"Individuelle Forderung
des Kindes" -
wie meinen wir das eigentlich?

Vortrag:
Freitag, 1. Mdrz - 20 Uhr

Seminare:

Samstag, 2. Mdarz - 9:00 - 13.00Uhr
Gesprdach mit Henning Kohler
oder
Bewegungsgesprdch mit Pdr Ahlbom

y Vortrag 9 €, Seminar 30 €, beides 35 €
' Zum Seminar wird um Anmeldung gebeten unter Tel. 0451 - 290 195 89

oder info@wuerdigung-des-kindseins.de

&

Veranstalter:

In Sier' Waldorfschule Lubec

*:"; Dieselstrasse 18

= m é z -
www. wuerdlgung -des-kindseins.de SNP Stu eis fiir Neue Pddagogik  www.st

1

STERNTALER
Erziehungsberatung

er-erziehungsberatung.de



"Individuelle Forderung des Kindes " -
wie meinen wir das eigentlich?
Was heift iberhaupt individuell"? Muss nicht gerade das Individuelle
unangetastet bleiben, weil es sich selbst in grotmoglicher Freiheit
zur Erscheinung bringen will? Wie ist in diesem Zusammenhang
.Freiheit" zu definieren? Und wenn das Individuelle keiner Férderung
bedarf - wohin dann mit unserer heiligen Forderbeflissenheit, die
allzu oft in einen Forderwahn umschldgt? - Ein Versuch, begriffliche
Klarheit zu schaffen mit tiberraschend praktischen Konsequenzen"

Henning Kaohler ist Heilpddagoge, Kinder- und Jugendtherapeut. Er
griindete 1986 die Heilpddagogische-Therapeutische Ambulanz und
das Janusz-Korczak-Insitut (www.janusz-korczak-institut.de) und ist
bekannt durch zahlreiche Buchveroffentlichungen, Beitrdge in
Zeitschriften und Anthologien und im Rundfunk. sowie ausgedehnte
Lehr-und Vortragstdtigkeit im In- und Ausland.

Pér Ahlbom ist Lehrer und Mitbegiinder der Solvikskolan in Jdrna,
Impulsgeber der Intuitiven Pddagogik, Komponist, Musiker und Vater
des "Bewegten Klassenzimmers". Er gibt weltweit Kurse zu diesem
Ansatz.

.Kinder Spielen. Dadurch entwickeln sie sich und lernen. AuBere
Geborgenheit ist eine Grundvoraussetzung. Wenn wir Erwachsenen
auch so neugierig spielen und iiben, bilden wir nicht nur an unserem
eigenen Selbst, sondern auch an einer Kulturerneuerung, die aus solch
primdrem Leben hervorgehen kann. Mir ist es ein tiefes Anliegen,
Raum zu schaffen fiir Geborgenheit und Lust zum Spielen. Durch
improvisierende, freie und genau gefiihrte Ubungen und Spiele kénnen
wir gemeinsam den erstaunlichen Quell des Musikalischen in uns
freilegenund dort lernen, was Willkiir und was Freiheit ist.”



Individuelle Forderung des Kindes -
wie meinen wir das eigentlich?
Vortrag von Henning Kohler
Lubeck, 1.Marz 2013

Aus der Begrussung:

In den "Lubecker Nachrichten" war am 24.Dezember ein Artikel zu lesen mit der
Uberschrift "Hilferuf aus Kiel — immer mehr Erstklassler in Arztpraxen". Es wirden oft
Entwicklungsverzégerungen und Verhaltensauffalligkeiten festgestellt. Diese Kinder seien
deshalb den Anforderungen des Regelunterrichts nicht gewachsen. Daneben zeigten die
Erstklassler Anpassungsstorungen, die sich negativ auf ihr Selbstwerterleben und ihre
Leistungsfreude auswirkten. Die Schiiler entwickelten Angste und psychosomatische
Symptome bis hin zu Schulangst. 60 Arzte und Kinderpsychiater schrieben einen Appell
an die Bildungsministerin. Sie fordern: "Erlauben Sie eine Einschulung zu einem fir das
Kind optimalen Zeitpunkt!" Die Arzte klagen an: das habe mit der Inklusion zu tun, die
bewahrte Strukturen zerstdrte und es immer weniger Spezialschulen gibt. Dadurch steigt
der Bedarf in den integrativen Klassen fur Schulbegleitungen u.a. "Verhindern Sie eine
Uberforderung der Lehrer, Eltern, sowie eine Beschdmung der Kinder." Bei ihrer
Einschulung habe fast die Halfte der Kinder in Schleswig-Holstein bereits Forderungen in
Ergotherapie, Physiotherapie, Logopadie und /oder Heilpadagogik bekommen. So steht es
in dem Bericht Uber Untersuchungen der Kinder- und Jugendarztlichen Dienste. Dennoch
finden sich bei jedem vierten Schulanfanger Verhaltens- und Sprachauffalligkeiten. Die
Arzte fordern: "Bitte setzen Sie sich fir genligend Padagogen, Sonderschulpédagogen,
Schulsozialarbeiter, aber auch Sprachpadagogen, Logopaden und Ergotherapeuten ein!"
Es hat mich erstaunt: Es gab kaum einmal eine Zeit, wo soviele Kinder und immer friher
Forderungen und Therapien bekommen, und trotzdem haben wir offensichtlich diese
Probleme.

Frage: Brauchen wir jetzt — wie da gefordert wird — noch mehr? Sind die Kinder falsch?
Oder konnte es sein, dass wir vielleicht das Falsche fordern?

Es gibt einen wunderbaren Film Uber Par Albom (er ist hier anwesend und wird morgen
Seminare machen) und die vom ihm gegrundete Solvik-Schule im schwedischen Jarna.
Der Film hat einen aufrittelnden Titel: "Autonomie statt Anpassung". Autonomie statt
Anpassung? Diese Frage kann man dazu stellen zum Thema des heutigen Abends:
"Individuelle Férderung — wie meinen wir das eigentlich"? Man kann ja auch fragen: Was
verlangt 'individuelle Férderung' nicht von den Kindern, sondern von uns?

Henning Kohler:

Ja, hier sind genau die richtigen Fragen gestellt. Es ist ein sehr komplexes und schwer zu
durchschauendes Thema, mit dem wir es heute Abend zu tun haben. Es ist zu einfach,
kurzerhand zu behaupten, es seien immer mehr Kinder gestort, und deshalb mussten wir
immer mehr Therapeutisches anbieten. Man kann aber auch nicht einfach sagen: lasst sie
doch alle. Wir stehen also vor einer schwierigen Frage.



Gehen wir erst einmal kurz in den Erwachsenenbereich: in angesehenen
Psychologiezeitschriften wird seit geraumer Zeit die Frage heftig und kontrovers diskutiert,
ob es denn stimme, dass immer mehr Menschen psychische Probleme hatten. Oder ob
der Definitionsrahmen fir das, was noch normal oder schon pathologisch ist, sich
dahingehend verandert, dass immer mehr Verhaltensweisen und Seelenverfassungen, die
man vor einiger Zeit noch als 'normal' angesehen hat, plotzlich als pathologisch gelten. Fur
diese These spricht Folgendes: Im international gebrauchlichen Katalog psychischer
Stérungen — ein Handbuch, das von der amerikanischen Psychiatervereinigung in enger
Zusammenarbeit mit der Pharmaindustrie herausgegeben wird — kommen in jeder neuen
Auflage dutzende neuer Stérungen hinzu. Es handelt sich dabei aber nie um tatsachlich
neu aufgetretene Phanomene, sondern darum, dass bisher nicht als pathologisch
eingestufte Phanomene nunmehr doch als pathologisch eingestuft werden, oder der
Definitionsrahmen fur altbekannte pathologische Zustande immer mehr erweitert wird. Ich
will Ihnen ein drastisches Beispiel sagen: In diesem neuen Handbuch ist die gesunde
Trauer des Menschen inzwischen krankhaft! Wer einen schweren Verlust erlitt — nehmen
Sie mal an, lhr Partner, ein Angehdriger, ein guter Freund stirbt: Wer dann langer als 2
Wochen heftig trauert, bekommt bereits eine Depressionsdiagnose nach diesem
Handbuch! Friher waren es noch ein paar Monate! Das ist schon skandalds! Ich konnte
noch viele Beispiele erzahlen.

Das sogenannte ADHS wird jetzt wieder erweitert. Es war schon immer eine schwammige
Diagnose, und jetzt ist sie noch schwammiger geworden. Sodass man sich fragt: Welches
Kind, das ein bisschen lebendiger ist als der Durchschnitt, hat nicht ADHS? Welches
Traumerchen hat nicht ADS? Es wird immer gruseliger, was man alles meint, behandeln
zu mussen! Asperger-Autismus ist zum Beispiel eine Diagnose, die auf der Kippe steht.
Zwar hat man sich nochmal durchgerungen, sie weiter in diesem Handbuch zu flhren. In
der nachsten Auflage wird man sicher den Begriff nicht mehr finden. Es bleibt dann nur
noch die sogenannte 'Autismus-Spektrum-Stérung', und das ist von der Diagnostik her
etwas Uferloses. - Ich schatze, etwa die Halfte der Anwesenden hier wirden da rein
passen und die andere Halfte bei ADHS! Wir mussen hier sehr vorsichtig sein! Sind denn
tatsachlich immer mehr und mehr Kinder, immer mehr und mehr Menschen gestért? Wir
machen hier mal ein dickes Fragezeichen dran.

Auf der anderen Seite aber — ich will ja nichts schoén reden -, haben wir natrlich ziemlich
eindeutige Befunde und Einhelligkeit aus seridsen Studien. Samtliche Grol3studien, die im
Laufe der letzten Jahre und jetzt wieder aktuell erscheinen, kommen immer zu demselben
Resultat: Immer mehr und mehr Kinder sind Uberfordert und erschopft. Infolge dieser
Uberforderung und Erschdpfung treten dann auch verschiedene Verhaltensauffalligkeiten
auf: schwere Angste — das explodiert! Friiher sagte man: Depressionen bei Kindern gibt es
nicht. Heute gibt es soviele Kinder in einem mit Traurigkeit verbundenen
Erschopfungszustand, dass ich geneigt bin zu sagen: diese Diagnose muss man schon
bald im Kindergarten anwenden. Angst- und Traurigkeitszustande als Folge von
Uberforderung und Erschdpfung ist Konsens.

Es ist also mittlerweile in der wissenschaftlichen Welt Konsens, dass die Kinder unter
einem zunehmenden Druck stehen, der sich aus verschiedenen Faktoren zusammensetzt.
Die Schule spielt eine ganz fatale und immer mehr zunehmende Rolle. Unter diesem
Druck sind die Kinder in einer Situation, wo ihnen die Kindheit geraubt wird — immer
natdrlich mit besten Absichten fir ihre Zukunft! Das ist die Realitat: wir haben die Welt so
zugerichtet, dass man sich fragen muss, ob es Kindheiten, die den Namen verdienen, in
Zukunft noch geben wird!

Zu diesem Problem gehdrt noch ein Begriff, der heute nicht mehr so gelaufig ist, aber vor
100 Jahren schon in der Debatte war unter Kultursoziologen und Psychiatern: es ist der



Begriff des aussengesteuerten Sozialcharakters. Ich habe in letzter Zeit einige
Untersuchungen gelesen, in denen der Begriff wieder auftaucht, und er wird vermehrt
wieder diskutiert. Man versteht darunter die Lage eines Menschen, der das Gefuhl hat: ich
bin in meinem Leben (fast)komplett von aussen gesteuert. Daher heisst es 'der
aussengesteuerte Sozialcharakter', also ein Grad von Anpassungsdruck, der auf den
Schultern eines Menschen lastet, um z.B. beruflich durchzuhalten, genug Geld zu
verdienen, um seine Existenz zu sichern, um sozial auf- statt abzusteigen. Sie wissen:
Stillstand geht ja bald nicht mehr: man steigt auf, und wenn man stillsteht, dann rutscht
man ab. Das ist das Gefuhl einer zunehmenden Anzahl von Menschen. Es ist ein
Beschleunigungswahn in unserer Gesellschaft, der unser aller Leben erfasst. Wenn wir
nicht aufpassen, fuhrt er dazu, dass wir nur noch irgendwelchen Sachzwangen
unterliegen. Und am Ende uns auch selber Druck machen und uns irgendwann fragen: Wo
bin ich denn geblieben?

Sie glauben gar nicht, wie oft mir das als Kindertherapeut, als Erziehungsberater passiert,
dass ich ein Kind anschaue und nach einiger Zeit sage: Das Kind brauchte mal Erholung,
das musste man aufbauen! Es musste erst einmal nur Kind sein durfen! Man musste alle
Lasten von den Schultern des Kindes nehmen und sagen: Jetzt sei einfach mal Kind!
Dann ware es gut, denn das Kind ist nicht krank — es schafft das nur alles nicht mehr!

Oft ist es dann so, wenn Eltern Vertrauen gefasst haben, dass sie dann sagen: Eigentlich
mussten wir auch mal Uber uns reden. Wir haben das Geflhl, das Kind tragt da manches
mit. Wir sind namlich auch in einer furchtbaren Klemme. Es sind dann oft Eheprobleme,
aber es sind eben auch oft solche Zustande, dass sich die Menschen fragen: wann habe
ich zuletzt etwas getan in meinem Leben aus dem Impuls heraus, dass ich es nicht muss,
sondern es einfach will? Wann habe ich zum letzten Mal den Eindruck gehabt, einen
Schritt im Leben aus meinen eigenen individuellen Lebenszielsetzungen heraus zu
machen? - Das ist heute bei vielen Menschen ein sehr sehr wunder Punkt! Bei Nachfrage
kommt in der Ruckerinnerung nach langem Schweigen: das war so vielleicht mit 17! Eine
Frau beschrieb mir das mal so: "Ich habe mit 17 meinen Mann kennengelernt, geheiratet,
dann fing der ganze Strel3 mit dem Geld an, dann wurde ein Haus gebaut, dann kamen
die Kinder ... und irgendwann wusste ich einfach nicht mehr, wer ich bin! Ich habe nur
noch funktioniert. - Das ist ein treffendes Beispiel flir den Begriff des 'aussengesteuerten
Sozialcharakters'.

Begriffe wie Neurasthenie und Nervositdt wurden damals vor hundert Jahren schon
diskutiert. Jetzt kommen sie zurick in Zusammenhang mit dieser extremen
Aussengesteuertheit. Uber diese Themen hat auch Rudolf Steiner eindringlich gesprochen
mit guten Hinweisen z.B. in dem Vortrag "Nervositat und Ichheit". Es war im Grunde
dieselbe Debatte, und man kann sagen: hundert Jahre spater hat sich das naturlich
zugespitzt. Wenn man die Begrundungen von damals liest und anschaut, wie wir heute
leben, kann man nur sagen: die Griinde, die es damals gab, haben wir heute in Potenz!

Jetzt will ich einen Einschub machen, damit nicht der Eindruck entsteht, friiher sei fur mich
alles besser gewesen, und im 20.Jahrhundert alles immer nur schlimmer geworden.
Naturlich muss man klar sagen, die europaische Menschheit hat nie ein so verheerendes
Jahrhundert erlebt wie das 20., noch nicht einmal die Zeit des 30-jahrigen Krieges war so
verheerend. Das ist aber nur die eine Seite. Die andere Seite ist die, dass wir grosse
Fortschritte gemacht haben in der Medizin zum Beispiel, dass wir in einer wirklich
komfortablen Welt leben, was aussere Sicherheiten, unseren Wohlstand und unsere
Lebenserwartung angeht. Und wir leben in einer Welt, in der zumindest formal eine
Gesetzgebung qilt, die Kinder in einem Malstab schiitzt, wie das noch nie der Fall war. Ich



sage: formal. Wenn man die UNO-Kinderrechtskonvention liest und sich die Realitat
anschaut, kann man sich schon fragen: was sollen denn solche grossartigen Dinge wie
diese Kinderrechtskonvention, wenn man sieht, was tatsachlich mit den Kindern passiert.
Aber die Prlgelstrafe ist geachtet, und das ist eine ganz grosse Sache. Ich mache diesen
Einschub, weil Zeitkritik gerne so interpretiert wird, dass manche denken: das ist so ein
konservativer Kulturkritiker, der alles schlecht macht und sagt, friher war alles besser.
Das ist Unsinn. Es gab Dinge, die waren friher schlimmer. Wenn mir mein alter Vater von
seiner Kindheit erzahlt, mochte ich dorthin nicht zurick: Da gab es keine schonen,
tragfahigen Bindungen, soziale Warme und funktionierende GrofRRfamilien — das ist alles
Unfug. Das gab es selten da und dort. Es war vor 100 Jahren eine schwere Zeit fur die
meisten Kinder und vor 200 Jahren noch schwerer. In den Kriegsereignissen des
20.Jahrhundert war es dann so schwer, dass es kaum zu ertragen ist, daran nur zu
denken! In den 70er und 80er Jahren haben wir schon mal einen grossen Schritt gemacht.
Das muss man zur Verteidigung dieser heute so oft diffamierten Zeit sagen. Da ist weltweit
ein Schub passiert in Bezug auf Kinderrechte, zumindest was die rechtliche Absicherung
des Kindes angeht. Es gab friiher Probleme, die waren zum Teil andere als wir heute
haben.

Und jetzt sprechen wir Uber die Probleme, die wir heute haben. Das Problem einer inneren
Denkorientierung, sich selber nicht mehr zu splren, weil man sich in extrem qualenden
Malde von aussen bestimmt erlebt, hat sich verstarkt. Es hat zu tun mit der Technisierung
unserer Welt, mit dem Beschleunigungs- und Wachstumszwang, dem wir alle unterliegen.
Wir haben die Prinzipien des Kapitalismus verinnerlicht: wenn Deutschland nicht mehr
wachst, dann ist alles zuende! Manchmal fragt noch so eine schichterne Stimme in uns:
warum mussen wir denn immer wachsen? - Weil wir sonst zurtickfallen, lautet die Antwort.
Warum immer schneller? Immer weiter? Immer wahnsinnigere Projekte? Immer
unglaublichere technische Innovationen? Es gibt da viele Sachen, die haben nichts damit
zu tun, dass man Menschen rettet. Man hort nur immer: sonst fallen wir zurick. Das ist
eine sich in sich selbst begriindende Sache. Uberall auf der Welt sagen die Menschen: wir
muassen immer weiter wachsen, weil wir sonst hinter die Anderen zurlckfallen. - Das
Ganze ist eine Systemlogik, die eigentlich gar keine Logik hat. Und das haben wir
verinnerlicht! Sie vielleicht nicht. Mein alter Freund Georg Kuhlewind hat immer gesagt: wir
naturlich nicht, nur die da draussen. Wahrscheinlich sitzen hier einige Menschen, die
Wege fur sich gefunden haben, sich dem Ganzen zu entziehen, die fur sich eine gewisse
Lebenshygiene erarbeitet haben. Aber auch diejenigen wissen, dass man muss, weil man
sonst in eine ganz schwierige Situation kommt. Mit einem gewissen Recht sagen linke
Soziologen: das sind Internalisierungen: ein Prinzip, das uns das Leben eigentlich
erschwert, das nehmen wir hinein in uns und merken gar nicht, was da passiert. Wir jagen
irgendeinem Phantom nach, sind in einer Maschinerie drin, die uns immer atemloser
macht. Ich erzahle Ihnen da nichts Neues. Zu den gespenstischen Dingen gehort, dass
diese Sachen immer weiter diskutiert und thematisiert werden, die Politiker wissen das,
alle wissen das, aber es andert sich nichts. Das Ding lauft weiter. Damit mussen wir
vielleicht leben.

Wenn wir aber jetzt auf die Kinder zurickkommen, da ist bei mir eine Schwelle
Uberschritten. Zu mir kann ich sagen: "Jammer nicht rum, du hast doch Freiheiten, du
kannst doch Wege finden zu entschleunigen. Du hast auch die Freiheit zu sagen: dann
komme ich eben mit weniger Geld aus. Du musst nicht immer arbeiten und arbeiten und
arbeiten und einem vollen Terminkalender hinterherjagen: Andere dein Leben!" Das ist
immer der berechtigte Einwand dieser Systemlogik. Sie ist nicht so, dass man nicht
gewisse Freiraume hatte, sich zu Uberlegen, ob ich da nicht etwas fur mich tun kann.



Aber bei den Kindern gilt das nicht mehr! Wenn wir die Kinder hineintreiben in diese
Systemlogik und auch noch glauben, wir tun ihnen damit etwas Gutes, dann hért fur mich
der Spald auf! Das heisst: der Spal® hort zur Zeit auf! Eigentlich misste ein Aufschrei durch
die deutsche Elternschaft gehen. Der muisste heissen: Wir machen diesen ganzen
Wahnsinn nicht mehr mit! Inzwischen sind sogar unsere freien Schulen in eine Lage
gekommen, wo dieser Zwang unbedingt ein Abitur machen zu mussen, schon in der
Unterstufe seine Schatten wirft! Jeder verninftige Waldorflehrer sagt: Von dem, was
eigentlich einmal gemeint war mit unserer Padagogik, kommen wir immer weiter weg. -
Das hat etwas damit zu tun, dass wir diesen dusseren Zwangen immer mehr unterliegen.
Es ist etwas ganz Praktisches, worauf ich hinaus will. In immer mehr Untersuchungen
lesen wir: Immer mehr Kinder leiden unter Zusténden, die vor hundert Jahren als
neurasthenisch oder nervos beschrieben wurden, die auch viel zu tun haben mit Angst,
Erschopfung, Niedergeschlagenheit, Verzagtheit! — Das ist nicht meine Meinung. Es gibt
ganz neue Studien zum Beispiel von Krankenkassen, die jetzt Alarm schlagen. Es gibt
sogenannte seriose Stifungen bis hin zur omindésen Bertelsmann-Stifung, die diese Dinge
bestatigen. Das ist Usus. Das ist Konsens.

Wenn ich mir das anschaue, habe ich das Geflihl, wir missen jetzt innehalten und uns alle
daruber klar werden: was wollen wir fir unsere Kinder wirklich? Wir miussen die Frage
stellen: was brauchen unsere Kinder? Was heisst denn Foérderung? Heisst Forderung, die
Kinder bis zur Erschopfung unter Druck setzen, damit sich die Synapsen gut ausbilden
und man damit den IQ anhebt? Damit das Kind einen tollen Abschlul3 macht — ist das
Forderung? Heisst Forderung so frih wie mdglich die Ressourcen ausschopfen? Heisst
Forderung soviel wie mdglich, so schnell wie mdglich? Heisst Férderung, im Kindergarten
schon die Kinder unterrichten, damit keine Entwicklungsfenster zufallen? Das ist auch so
ein Mythos mit den zufallenden Entwicklungsfenstern. Jahrzehntelang hat man uns das
um die Ohren gehauen, obwohl es gar nicht der Beobachtung des Lebens entspricht. Mein
Freund Gerald Huther erzahlt immer gern die Geschichte von dem 80-jahrigen Deutschen,
der sich in eine 60-jahrige Chinesin verliebt und binnen 1 1/2 Jahren Chinesisch lernt!
Huther sagt dazu: "Wissen Sie, das worauf es ankommt, das ist, dass das Herz aufgeht,
ein Begeisterungsstrom da ist, und dann lernen Greise wieder wie kleine Kinder. Da fallen
keine Entwicklungsfenster zu!" Natlrlich sind wir im spateren Leben nicht mehr in der
Lage, so unglaubliche geniale Lernleistungen zu erbringen wie ein kleines Kind. Trotzdem
sind solche Halbwahrheiten - mit denen man uns da traktiert, damit wir glauben, wir
mussen wie verruckt unsere Kinder fordern — schlimmer als ganze Ligen. So ist der
Begriff des Férderwahns zum Glick in die Diskussion gekommen, und der Wind beginnt
sich ein bisschen zu drehen in eine vernlnftige Debatte unabhangiger Fachleute.
Allerdings — was auch immer die diskutieren — auf der politischen Ebene wird die Sache
immer weiter in die falsche Richtung voran getrieben.

Doch genug der Kritik heutiger Zustande. Da es um das Wohlergehen unserer Kinder
geht, ist es aber notig, solche Dinge in aller Scharfe zu sagen. Es kommt letztlich auf
jeden Einzelnen an, auf alle Eltern, auf jeden Lehrer, dass sich Uberall Blundnisse bilden,
die sagen: wir wollen tatsachlich das Kindeswohl in den Mittelpunkt stellen! Wir wollen uns
Gedanken daruber machen — und dazu mochte ich heute Abend beitragen: was ist denn
tatsachlich dem Kindeswohl dienlich und zwar insbesondere dem, was zu tun hat mit der
individuellen Entfaltung , also mit dem beriGhmten "Recht auf freie Entfaltung der
Personlichkeit", das in der Allgemeinen Menschenrechtserklarung festgelegt wurde?
Dieses Recht wurde in der UNO-Kinderrechtskonvention von allen Altersgrenzen befreit —
ein riesiger weiterer Schritt! Vorher galt dieses Recht nur fir mindige Menschen. Man



hatte nie klar ausgesprochen, dass dies von Geburt an gilt. Zwar steht in der Erklarung der
Allgemeinen Menschenrechte nicht: gilt erst ab 18 oder 21, aber es wurde stillschweigend
so aufgefasst! Ubrigens auch "in unseren Kreisen", da missen wir schon auch ehrlich
sein. Viele glauben, es sei Steinersche Menschenkunde, wenn man sagt; vor 21 ist noch
gar kein ICH da, und deshalb sei die Freiheitsfrage noch nicht relevant. Fruhestens ab 14
Jahren kénne man dartber sprechen. - Das sind alles unsinnige Dinge, die Rudolf Steiner
nie gesagt hat! Das "Recht auf freie Entfaltung der Personlichkeit" ist von Anfang an ein
Grundrecht! Jeder Mensch, der das nicht wenigstens in seiner Kindheit ein bisschen
erleben durfte — am besten in Fulle, kommt 'in Teufels Kuche'.

Wie ein Fanal steht die "Erklarung der allgemeinen Menschenrechte an der Schwelle zur
Neuzeit! Und in der UNO-Kinderrechtskonvention steht ganz klar: das Recht auf freie
Entfaltung der Persdnlichkeit gilt von Geburt an! Alle Staaten haben das ratifiziert!

Was bedeutet das?

Es widerspricht diesem Grundrecht, wenn das Kind unter dauernder Aussensteuerung
steht zu Zwecken der Forderung: morgens Schule, dann Nachhilfe, danach eine halbe
Stunde schlafen, dann Hausaufgaben, dann zum Fdérderunterricht, Geigenunterricht und
dies und das....dann noch zu Herrn Kohler in die Therapie, weil dieses ganze Programm
das Kind so Uberfordert, dass es auch noch eine Therapie braucht! Wir missen ganz klar
festhalten: das widerspricht der UNO-Kinderrechtskonvention!

Jetzt haben wir auch noch den nachsten Schritt erlebt: das ist das Gesetz zum Schutze
behinderter Menschen. Was in der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte festgelegt
ist, wird jetzt erweitert auf alle Menschen d.h. auch auf beeintrachtigte Menschen,
behinderte Menschen unabhangig vom Grad ihrer Beeintrachtigung und Behinderung. Das
gilt also auch fur die demenzkranke Grolmutter, flir Psychiatriepatienten, flr schwer-
mehrfach behinderte Menschen! Das sind grosse Menschheits-Intuitionen — zu sagen:
diese Menschen haben genauso wie wir sogenannten Normalen ein Recht auf freie
Entfaltung ihrer Personlichkeit im Rahmen ihrer Moglichkeiten. Und wir mussen alles tun,
ihnen dabei zu helfen! Dies wirklich zu leben stellt uns vor eine ungeheure
Herausforderung.

Jetzt stehen hier also an der Schwelle zum 21.Jahrhundert diese drei Paukenschlage,
diese grossen menschheitlichen Intuitionen. Bis wir sie umgesetzt haben, vergehen 2000
Jahre! Die Fehler fangen schon im Denken an. Wir sind in unserem Denken diesen
Anspruchen noch gar nicht gewachsen.

Als erstes musste man sich daruber klar werden, dass diese Personlichkeit, die sich da
frei entfalten durfen soll, kein Mythos ist! - Damit stehen wir mitten in der philosophischen
und soziologischen und (natur)wissenschaftlichen Debatte unserer Zeit. Die will ich hier
nicht fihren. Das mache ich auf anderen Parketten. In einem Kreis von Philosophen,
Erkenntnistheoretikern, Naturwissenschaftlern befassen wir uns zum Beispiel im
Hardenberg Institut in Heidelberg mit der Frage: Was ist das ICH? Wie kann man
argumentativ denen entgegentreten, die sagen: das ICH ist eine lllusion oder eine
Abspiegelung des Gehirns, ein kleines Kind hat kein ICH, und deshalb ist es
anthropologischer Unsinn, von der Freiheit des Kindes zu reden. Das sind alles Mythen
aus idealistischen Zeiten — so argumentiert heute das Gros der Wissenschaft.

Zum Gluck gibt es wieder vermehrt auch Zusammenhange, die sagen: Moment mal! Wenn
die Recht hatten und wir dem nicht entgegentreten, wiirde das ja heissen, dass die UNO-
Kinderrechtskonvention Makulatur ist! Denn die geht von einem ICH aus, das sich
ausfalten will von Anfang an. Ist die UNO-Kinderrechtskonvention also
unwissenschaftlich? Widerspricht sie anthropologischen Forschungsergebnissen der
neueren Zeit? Sind wir, wenn wir auf die Welt kommen — wie Francis Krick gesagt hat —



nur ein Bundel Neuronen? Alles Andere seien Sachen, die sich in energenten Springen
danach ereignen und uns das Geflhl geben, wir hatten ein ICH, wir seien geistige freie
Wesen! Oder gilt immer noch, dass das geistige Selbst, die Kernidentitat, das
Tiefensubjekt, das hdhere Selbst — wie immer man das nennen will — ein Ereignis ist in der
menschlichen Biographie, das man bezeichnen kann als Initialzindung der ganzen
Lebensgeschichte? Als das erste Entscheidende, ohne das alles andere nichts ware? Und
das schlechterdings Geheimnisvolle, das mit den gewohnlichen denkerischen Mitteln und
auch mit den Sinneswerkzeugen, die wir haben, nicht zu greifen ist? Gibt es dieses
Geheimnisvolle? Diese Frage ist in einem Abendvortrag nicht zu klaren. Es ist zu
kompliziert. Ich mdchte heute Abend nur darauf aufmerksam machen, vor welchen
Herausforderungen wir stehen, denen wir nicht ausweichen kdnnen.

Die Menschen, welche leugnen, dass es dieses geistige Selbst gibt, das sich frei entfalten
will, die werden sehr sehr stark. Die meisten Menschen, die heute unser Bildungssystem
bestimmen, glauben nicht daran, dass es das gibt. Ubrigens auch Menschen, die wir
hofieren: Zur Zeit ist der Ulmer Hirnforscher Manfred Spitzer unterwegs in der Waldorfwelt.
Er ist ein knallharter Determinist! Er leugnet gnadenlos, dass es so etwas wie Geist und
Seele wirklich gibt. Er ist gegen Fernsehen und da geht Vielen schon das Herz auf. Und er
ist an der Stelle sehr verdienstvoll. Aber lesen Sie seine Blicher richtig!

Wir haben also auch auf der Erkenntnisebene etwas zu klaren. Das ist nicht unwichtig!
Viele meiner Freunde sagen: Ach, Henning, hor doch auf mit dem ganzen Kopfkram! Wir
machen das schon aus dem Bauch alles richtig und darauf kommt es doch an! Doch ich
sage: Vorsicht! Vorsicht! Als Choleriker kann ich aus dem Bauch heraus gut und gern
jeden Tag dreimal "eins in die Fresse hauen". Der Bauch ist kein sicherer Fuhrer, vorallem
nicht mit Kindern. - Dann machen wir es eben mit dem Herzen, dann brauchen wir den
Kopf nicht! Doch! Den brauchen wir! Weil sonst Leute, die ihn genial benutzen, mehr und
mehr das Sagen haben und alles dirigieren!

Erkenntnisarbeit gehort unbedingt dazu, menschenkundliche Arbeit, wie sie auch Rudolf
Steiner auf vorbildliche Weise geleistet hat. Was dieser Mann da getan hat, welche
Eiswisten er durchwandert hat, bevor er zu solchen Begriffen kam. Er hat ja nicht einfach
gesagt: Da inkarniert sich ein ICH, trallala wie schon! Ganz gewiss und das fuhle ich doch,
dass das wichtig ist! Rudolf Steiner wusste: wir mussen auch eine Erkenntnisschule
begrunden, in der Menschen sich in der Welt zusammenfinden in einer Hochschule fur
Geisteswissenschaft, wo diese Fragen klar durchdacht werden. Das ist eine Forderung der
Zeit, sonst wird das alles mit den Herzenskraften nichts werden. - Hier haben wir einen
Kampf zu fuhren. Er muss allerdings mit dem Herzen gefihrt werden. Das ist schon Klar.

Jetzt kommen wir zurlick zu dem Begriff der individuellen Férderung, den es von Grund
auf zu klaren gilt. Die erste Frage ist: Was heisst den individuell?

Ich blende einmal kurz zurlck in die Geschichte der Padagogik. Die neuzeitliche
Padagogik fangt eigentlich mit einem grossen Wurf nach vorne an: Was wir heute
Reformpadagogik nennen oder Padagogik vom Kinde aus, das war der Anfang. Ich meine
damit nicht die Antike oder die Klosterschulen des Mittelalters. Ich meine den neuen
Impuls, der in der ausklingenden Renaissance auftritt. Da gibt es im 15.Jahrhundert den
Comenius. Wer sich fur Padagogik interessiert, sollte Comenius mal lesen. Er wird
staunen und zum Teil denken, er liest Montessori oder Steiner. Er sagt zum Beispiel: "Die
von Christum uns an Kindes statt Gegebenen haben wir so in das Leben hineinzuflhren,
dass sie an unserem Vorbild und Beispiel heranreifen zu grossen schdpferischen Taten."
Sie denken vielleicht jetzt: es kann doch nicht jedes Kind ein grosser Dichter oder
Komponist werden. Das ist ein Denkfehler. Grosse schopferische Taten kénnen auch ganz



kleine, unscheinbare Momente sein nach dem Prinzip: "Der Flugelschlag eines
Schmetterlings kann einen Orkan ausldsen." Comenius hatte vollig recht. Rudolf Steiner
drickt es so aus: Was erfordert es in der Kindheit, um im spateren Leben die wirkliche,
lebendige, schopferische Denktatigkeit des Menschen zur vollen Blite zu bringen? Da
meint man, Comenius spricht.

Seinen Gedanken, dass die Kinder uns sozusagen an Kindesstatt Ubergeben sind, kann
man verwerfen, ihn als Bild nehmen oder als etwas sehr Reales. Das Uberlasse ich jedem
Einzelnen. Doch dass sie sozusagen nicht "unsere" Kinder sind, dass man mit ihnen eine
Aufgabe empfangt und etwas Hoheres im Spiel ist, das fuhlt man schon, wenn man ein
kleines Kind empfangt. Da muss man nicht Christus sagen, dafir kann man alle mdglichen
Formulierungen finden. Wer einem kleinen vorbehaltlos in die Augen sieht, der spurt, dass
hier etwas Grosses passiert, das wir nicht verstehen.

Rudolf Steiner druckt das so aus: von der geistigen Welt bekommen wir etwas anvertraut,
eine Aufgabe, die dort in der geistigen Welt bis zu einem bestimmten Punkt von héheren
Wesen erflllt wurde. Und nun sind wir diejenigen, die das weiterfuhren durfen. Bei Steiner
kommt auch immer wieder der Grundgedanke, dass es unsere eigentliche Aufgabe ist, die
Kinder so zu begleiten, dass "ihr Geist in voller Freiheit aufblihen kann" — so heisst es
wortlich. Oder ein anderes Mal: ..."dass sich im spateren Lebensalter die schopferische
Denktatigkeit zu voller Blute entwickeln kann." Das sind Steinersche Formulierungen fur
den padagogischen Auftrag, die uns der Sache schon viel naher bringen. Das mit dem
"Aufblihen der schopferischen Denktatigkeit" findet man in einem christologischen Vortrag
Uber das Lukas-Evangelium. Das ist natlrlich herrlich, denn Steiner sagt dort: wenn wir
wirklich das Richtige tun wollten, dann durften wir die Kinder bis zum 10. / 11.Lebensjahr
gar nicht mit den Dingen behelligen, die heute Schulgegenstande sind! Dann mussten wir
die Kinder bis zu diesem Alter ganz beim Spielen belassen! Dann kommt noch ein
herrlicher Zusatz, den ich furchtbar gerne Uberall erzahle. Er sagt namlich: bei manchen
Kindern stellen die Gotter ein Experiment an. Wenn Sie einem Kind begegnen, das sogar
beim Hineinfinden in die Schule ganz beim Spiel bleibt, immer nur spielen, spielen, dann
denken Sie daran, dass hier vielleicht die Gotter ein Experiment machen (wortlich).
Denken Sie daran, dass hier etwas im Spiel ist, das einfach nur unsere Ehrfurcht, unsere
Achtung verdient, das Sie gar nicht antasten durfen. Denn hier will sich etwas vorbereiten,
das erst viel viel spater aufblihen wird!

Wir bemerken, bei Comenius und Steiner: das ist e i n Geist! Und dann tritt ein Widerpart
des Comenius auf, August Hermann Francke, ein Pietist, ehedem ein berihmter Mann.
Dieser Francke widerspricht Comenius. Die Sache mit dem Christus und den
Ubergebenen Kindern, welche wir zu hiten und zu pflegen haben, gefiel Francke
Uberhaupt nicht. Er hat gesagt, das sind wilde, ungezlgelte Wesen, bar jeden sittlichen
Vermogens. Die mussen wir von morgens bis abends Uberwachen. Das steht wirklich drin
bei Francke — und in manchen neueren Bestsellern auch! Um dieses wilde Ungestim zu
zugeln, muss man sie einer strengen sittichen Zucht unterwerfen! - Francke und
Comenius sind die ersten beiden grossen Gegenspieler in einem Geisteskampf, der bis
heute immer weitergeht.

Nicht lange dauert es, dann kommt Heinrich Pestalozzi. Sie kennen das alle: "mit Kopf,
Herz und Hand". Aber noch interessanter ist, dass Pestalozzi sagt: mit jedem Kind kommt
etwas zur Welt, ein innerer Keim, den nennt er den sittlichen Keim. Und er sagt: Dieses
Geheimnis, dieser innerste, sittliche Keim will sich in grosst mdglicher Freiheit unter
unserem Schutze entfalten! Interessant ist, dass er von einem sittlichen Keim spricht. Auch
Pestalozzi zu lesen ist interessant, wenn man Steiner kennt: weil man wiederum bemerkt:
das sind Zusammenhange. Das sind Uber die Geschichte hin Netzwerke von Menschen,
die aus demselben Geist sprechen. Da finden Sie bei Steiner Stellen, gerade Uber

10



Moralerziehung, wo er genau dasselbe sagt: das, was sittliche Kraft, moralisches
Verstandnis, soziale Kompetenz werden will im spateren Leben ist etwas, das in jedem
Kinde schlummert und geweckt werden will — aber niemals anerzogen werden kann! Das
ist der Grundgedanke von Pestalozzi, nur sehr viel deutlicher und sehr viel strenger
ausgefuhrt. Moralische "Erziehung" ist Widersinn schlechthin. Denn das Kind tragt in sich
den Impuls zum Guten, wenn auch angefochten von anderen Impulsen. Wir missen durch
unser Beispiel, unser Vorbild dem Kind die Moglichkeit geben, seiner innerlichen,
nachahmenden Geneigtheit zum Guten zu folgen! Wir durfen nicht dem Bild erliegen, wir
mussten das Kind von aussen pragen und formen.

Es ist interessant zu bemerken, wie lange in der Geschichte diese Prozesse laufen, in
denen wir heute stehen. Pestalozzi bekommt gleich wieder einen Gegenspieler: Johann
Friedrich Herbart. Das ist der Mann, der vorallem bis heute die Schulpadagogik pragt. Er
hat durchschlagenden Erfolg. Herbart redet wieder — genau wie Francke 100 Jahre fruher
- wir mussen die Kinder einem strengen Regiment unterwerfen! Denn am Anfang des
Lebens sind ungezigelte Leidenschaften im Menschen, die alles beherrschen. Wenn wir
diese ungezligelten Leidenschaften, diesen Willen nicht brechen, dann werden die Kinder
zu Tyrannen. Mit Herbart kommt also diese ganze Tyrannengeschichte auf, die dann durch
die nachsten 200 — 250 Jahre sich durchzieht. Mal ist es leiser, mal lauter um den
kindlichen Tyrannen. Friedrich Herbart ist auch die Quelle dessen, was heute Michael
Winterhoff schreibt. Es ist dasselbe Menschenbild.

In dem anderen Menschenbild der Linie Comenius — Pestalozzi — auch Rousseau kann
man dazu nehmen — Rudolf Steiner — Maria Montessori — Janusz Korczak und viele
andere, finden Sie immer in der einen oder anderen Weise die Bestatigung, dass es eine
dritte Kraft gibt zwischen Vererbung und Umwelt. Und diese dritte Kraft ist das ganz und
gar Eigene des Menschen, das er mit zur Welt bringt. Und diese Kraft muss die
entwicklungsleitende Kraft sein, damit der Mensch sein Glick findet und er sich zu seinen
wirklichen Moglichkeiten vorarbeiten und sich wirklich entfalten kann. Immer finden Sie
Hinweise auf dieses geheimnisvolle Dritte. Maria Montessori, die ja sehr wissenschaftlich
dachte und grossen Wert darauf legte, sagte: Es gibt ein Geheimnis am Kinde, das ganz
ihm allein gehoért: wir mussen in scheuer Ehrfurcht zuricktreten, mit vornehmer
Zuruckhaltung dem Kinde begegnen, wissend um dieses Geheimnisvolle, wissend um
dieses Ich-Ratsel. Steiner hat wortlich gesagt: die padagogische Grundhaltung soll
Ehrfurcht vor dem Kinde sein.

Ich behaupte ja nicht, dass ich dauernd vor den Kindern Ehrfurcht habe, die mir gebracht
werden. Das ware vermessen. Aber mir ist immer klar, dass ich es musste. - Und was
machen wir in der Padagogik? Wir jammern immer, dass die Kinder keine Ehrfurcht mehr
vor uns haben! Das ist doch merkwurdig! Was geschieht, wenn wir diesen Punkt einmal
wiederentdecken, den Steiner da meint, den Montessori da meint, auf den Pestalozzi
verwies: dass wir es zu tun haben mit etwas, das eigentlich unser Fassungsvermogen
Ubersteigt, das in gewisser Weise viel grosser ist als wir. Dann entsteht eine gesunde
Ehrfurcht und Demut in uns vor dem Ratsel des Kindes. Wolfgang Bergmann, einer der
besten Leute, die wir in den letzten Jahrzehnten hatten, hat in seinen Werken kurz vor
seinem Tod immer wieder gesagt: Wir brauchen Demut vor den Kindern. Das ist sein
Verméachtnis. Er wurde in seinen letzten Jahren immer christlicher, und deswegen kann
man sich schon trauen, dieses Wort zu verwenden. Man hat in Wolfgang Bergmann einen
grossartigen Blndnisgenossen.

Ich will auf etwas hinaus, das zu tun hat mit einem tiefen Ergriffensein, mit einem Erlebnis,
das — wenn wir es haben — uns sofort wegbringt von dem Wahnsinn, wir hatten da so eine
kleine plastizierbare Masse vor uns, an der wir 18 Jahre lang herumformen muissen, damit

11



Uberhaupt ein Mensch daraus wird! Dieser Teufel sitzt uns doch allen in den Kopfen,
spatestens wenn es schwierig wird. Da fehlt etwas. Es fehlt eine Grundwahrnehmung,
sonst kamen wir gar nicht auf solchen Unsinn.

Man sieht also, die Geschichte der Padagogik teilt sich in einen Strom, wo die Denker eine
bestimmte Schlisselwahrnehmung am Kind hatten und die anderen nicht. Das ist der
eigentliche Grund, warum die Einen so denken und die Anderen so. Auf diese
Schlusselerfahrung wird es ankommen. Es wird also darauf ankommen, dass wir uns
vorwarts arbeiten auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie, aber auch Gben noch auf anderen
Wegen, wirklich mit unserem erkennenden Fuhlen heran zu kommen an den Punkt, an
dem etwas geschieht von Angesicht zu Angesicht mit einem Kind. Nur das wird uns
endgultig heilen von diesem Unsinn der Formungspadagogik, die glaubt, von aussen
irgendetwas herumerziehen zu koénnen, zu sollen, zu missen an einem Kind. Die
padagogische Frage ist also eine Wahrnehmungsfrage!

Ich will aber sicher nicht wieder auf die alte antiautoritare Geschichte hinaus, dass man
Kinder einfach lasst. Man sollte die antiautoritare Padagogik nicht verteufeln. Wer sagt
"pfui antiautoritar!" hat nie eine Zeile von Alexander S.Neill gelesen. Das sind namlich
grolkartige Werke und gar nicht soweit weg von dem, was wir hier im Waldorfbereich
wollen. Auf der anderen Seite gab es aber schon Idioten, vorallem in Deutschland. Neill
hat einmal gesagt: die deutschen Studenten haben aus meinem Impuls etwas gemacht,
da stehen mir die Haare zu Berge! Neill personlich hat das gesagt. Ich war damals mitten
drin in dieser Kinderladenszene: Wir haben halt Kaffee getrunken und die Kinder haben
rumgesaut in den Raumen und gebrullt und sich geprugelt und was weiss ich. Und man
hat immer gesagt, man darf die Kinder nicht stéren, man muss sie ihren eigenen Kraften
Uberlassen. - Das war nichts als Bequemlichkeit! Und dann noch mit einem Joint in der
Hand! Ich habe schnell gemerkt: das ist doch Kase. Da wurden Babys zu Rockkonzerten
mitgenommen und lauter solcher Wahnsinn. Das ist naturlich nicht das, was ich will! Aber
einen im richtigen Sinne verstandenen antiautoritaren Impuls habe ich schon.

Kommen wir zurick zur Forderung. Die Rede ist ja immerzu von individueller Forderung,
genauer: dass der Unterricht differenziert werden musse, um der Vielfalt individuell
verschiedener Kinder gerecht zu werden. Das steht Uberall, auch in den Studien der
Bertelsmann-Stiftung. Ich sage immer: Vorsicht, wenn Bertelsmann-Stiftung drauf steht!
Die meinen namlich mit "individuell" genau das Gegenteil! Ich will das kurz zeigen: Da
sollen z.B. im Kindergarten diese vorgedruckten Verlaufsbogen ausgeflllt werden, Uber
jedes einzelne Kind. Das ist eine Kultur der akribischen Beobachtung der Lern- und
Entwicklungsschritte und des Verhaltens der Kinder. Alles wird genau protokolliert! Ja, ich
spreche darlber, wie man heute individuelle Férderung macht! Stellen Sie sich vor, das
wurde lhnen passieren. lhre Vorgesetzten protokollieren, um das an irgendwelche Stellen
weiterzureichen, jeden Huster von lhnen, jeden Stolperer, jede Ungeschicklichkeit, jede
Blasse. Da sind Leute, die schreiben das alles auf, die klopfen immer und machen dann
so Versuche mit lhnen: machen Sie doch mal das — aha! Ich glaube kaum, dass hier
jemand sitzt, der sagt: "Ist doch gut, dann merken sie gleich, wenn mit mir etwas nicht
stimmt, und dann ruft der Chef ein paar Experten und die geben mir Forderstunden! Ist
doch wunderbar!" Die Absurditat des Ganzen merkt man sofort, wenn man sich als
Erwachsener einmal in diese Lage versetzt. - Aber mit den Kindern kdnnen wir es ja
machen, es sind ja bloss Kinder! Es ist eine gruselige, beklemmende Vorstellung, die
ganze Zeit ausgeforscht zu werden. Das hat etwas von Stasi. Doch man denkt dann: die
Kinder bekommen das ja nicht mit. Es sind kleine Kinder, die kriegen alles mdgliche nicht
mit. -

12



Das sind die Irrtumer, die man erst einmal beiseite raumen muss. Die Kinder sind genau in
der Lage, Uber welche Sie gerade gelacht haben! Waren Sie als Erwachsener in dieser
Lage, wirden Sie heulen! Denn das macht innerlich krank. Die Kinder kdnnen das noch
nicht rationalisieren, aber sie haben dauernd ein unangenehmes Geflhl. Das liegt in der
Luft, das pragt die Beziehung. Es sind richtige Irrwege, welche unter der Uberschrift
"individuelle Forderung" eingeschlagen worden sind. Jede noch so geringflgige
Abweichung von irgendeiner fadenscheinigen Erwartungsnorm wird protokolliert. Es ist
schon dem Lehrer gegenuber , der die Kinder 2 Jahre hatte, eine Frechheit, dass man
selbstverstandlich davon ausgeht, dass er es nicht merkt, wenn Kinder in seiner Klasse
Hilfe brauchen. Nein, da missen jetzt die Fachleute anrlicken, Fremde, die womadgllich die
Kinder noch nie gesehen haben, und checken die Kinder durch mit irgendwelchen Tests,
damit sie Dinge finden, die dem Lehrer noch gar nicht aufgefallen sind. Das sind oft kleine
Dinge: zum Beispiel kleine motorische Ungeschicklichkeiten. Das alles sind Symptome
eines bestimmten Geistes, der sich unter dem Begriff Forderung einschleicht.

Was hat denn das mit Forderung zu tun? Das ist doch Korrektur oder Reparatur, aber
wirklich keine Forderung, die mit der Individualitat des Menschen rechnet. Ist das wieder
dieser Strom von Menschen, die eine gewisse Schlusselerfahrung n i ¢ h t hatten?
Ubrigens eine Schlisselerfahrung, welche die Verfasser der neuen Gesetzgebung zum
Schutze behinderter Menschen gehabt haben mussen. Sie lasst auch diese heutige Art
von Testerei als etwas Unsinniges erscheinen. Ich will ja gar nicht sagen, dass wir diese
ganzen Testereien von heute auf morgen wegschmeissen sollen. Es gibt Viele, die haben
im Moment noch nichts anderes. Es ist sozusagen das Einzige, was ihnen zur Verfliigung
steht. Man muss nur innerlich spuren: das kann es noch nicht sein! Was ich hier mache,
gibt mir doch Uberhaupt keinen inneren Zugang zu den Kindern. Darauf kame es aber
eigentlich an! Ich bin ja schon zufrieden, wenn Menschen sagen: "lch mache den
HAWIEtest ab und zu. Ich werde aber dieses dumme Geflhl nicht los, dass das noch ein
falsches Prinzip ist, das wir irgendwann hinter uns lassen missen". Diese Tests sind wie
Kricken oder eine Sehhilfe, weil ich alleine noch nicht sehen kann. Aber es ist eine
Sehhilfe, die das eigentlich Wesentliche nicht zeigt, sondern mich auf Nebensachlichkeiten
verweist. Wir miUssen uns klar sein, dass wir uns dartber hinaus andere Qualitaten
erringen musssen. Das hat alles nichts mit individueller Forderung zu tun, obwohl es in
dieser oder jener Hinsicht moglicherweise wichtig sein mag.

Wenn wir den Begriff individuelle Férderung untersuchen, gehort immer dazu wegzutun,
was nichts damit zu tun hat. Darum geht es mir. Mit individueller Forderung hat nichts zu
tun dieses "Bespitzeln der Kinder" mit dem Ziel, jede geringfugige Abweichung von einer
fiktiven Erwartungsnorm schleunigst zu korrigieren. Mit anderen Worten: was jetzt im
Moment unter "individueller Forderung" verstanden wird, ist das genaue Gegenteil!
Individuelle Forderung steht meistens druber, wenn man Abweichungen vom Durchschnitt
aufspuren will, um sie sofort zu korrigieren. Das diabolische ist, dass der Begriff
"individuelle Férderung" jetzt besetzt ist von Kraften, die genau das Gegenteil meinen,
namlich: Normalisierung! Das ist Schwindel!

Jetzt mdchte ich Ubergehen zu dem, worauf es ankame in der Zukunft, damit wir auf diese
Gehhilfen, die eigentlich keine sind, nicht mehr angewiesen sind. Das ist ein bisschen
Utopie, aber wir stehen an einer Schwelle, wo wir gerade im Padagogischen jetzt die
Utopien dringend wieder brauchen. Es missen Utopien sein, bei denen man das Gefuhl
hat: es mag noch weit sein, aber man kann morgen anfangen, kleine Schritte in die
richtige Richtung zu tun.

Den meisten von |hnen bin ich ja nicht ganz unbekannt. Ich habe ein grosses inneres
Problem mit diesem defektorientierten Blick auf die Kinder. Ich meine, dass der

13



Fehlerfahnungsblick uns immerfort davon abhalt, auf Schatzsuche zu gehen und das Gold
in den Kindern wahrzunehmen. Wenn man einfach einmal die Sache umdreht — das ist ein
Ubungsweg -, dann ist man schon einen grossen Schritt voran gekommen. Wenn man
also sagt: ich will erst einmal die Schonheiten, Starken und Kompetenzen des Kindes
wirklich sehen, nicht nur als Fullnote, sondern sie in den Vordergund meiner
Wahrnehmung holen. Dann kann man im zweiten Schritt darlber reden: was geht noch
nicht so gut, wie kann ich hier helfen. Das ware schon ein Riesenschritt!

Ich meine, man muss uUberhaupt aufpassen mit der Vorstellung, ein Mensch kénne defekt
sein. Wenn ich sehr weit gehe, habe ich ein grundlegendes Problem, Uberhaupt so etwas
zu denken. Das kann mancher als Belastigung empfinden, weil man im Denken das
Unterste zuoberst kehren muss. Da sind wir noch nicht. Wir denken immer noch, es gibt
so etwas wie eine "formale Gesundheit". Wenn ich Sie aber fragen wirde, was ist
Gesundheit, konnte kaum einer etwas anders als Gestammel herausbringen. Eigentlich
wissen wir es nicht. Aber wir gehen davon aus, dass wir wissen, was Gesundheit ist, und
wer in dieses Raster nicht passt, ist irgendwie deformiert oder gestort oder so. Da sind wir
halt noch. Da sind wir vielleicht in 500 Jahren nicht mehr, wenn es gut lauft. Vielleicht
sagen wir zu einem behinderten Menschen dann nicht mehr behindert. Ich habe
manchmal solche Visionen: es wird eine Zeit kommen, wo das kein Mensch mehr Uber die
Lippen bringt zu sagen: ich, der Nichtbehinderte sage zu dir: du bist behindert! Das wird
uns einmal als véllig absurd erscheinen. Doch das ist Zukunftsmusik. Bleiben wir bei dem,
was schon maoglich ist.

Das erste ware also, dass wir in der Betrachtung der Kinder nicht das Motiv haben, in
erster Linie ihre Schwachen, Fehler und korrekturbedurftigen Dinge festzustellen. Da
hatten wir vollig andere auszufiillende Bégen! Das waren Bogen, in denen ganz andere
Dinge seitenlang beschrieben wirden, zum Beispiel: was kann das Kind. Es ginge nicht
darum, was kann es gut oder schlecht, sondern einfach: Was tut das Kind! Wie bewegt es
sich? Wie spricht es? Wie klingt dieses Kind? Was hat es fur einen Stil? Und man wurde
merken: das Qualitative zu beschreiben, das Besondere d i e s e s Kindes — ganz
unabhangig davon, ob es mir gefallt oder ob das normal oder unnormal ist — das geht mit
solchen Bogen Uberhaupt nicht! Man konnte also versuchen, solche standardisierten
Bdgen zu entwickeln, wo man nicht nach Schwachen und Fehlern und Defekten fragt,
sondern: Wen habe ich vor mir? Ganz viele Fragen wirde man da auflisten, auch die
Geschichte des Kindes betreffend: Wie spielt das Kind? Welches war sein erstes Wort? An
welchen Baum erinnert mich seine Gestalt? Was ist das Besondere seiner Bewegungsart?
Usw.

Ich bringe immer wieder gerne das Beispiel von den Kindern, die "fusslig" gehen, wo ja
heute die Padagogen einen Stich bekommen. Man hat auch zu mir immer gesagt: "Heb
deine Fusse ordentlich! Schlurf nicht!" Dann habe ich als Kind immer geguckt: Was haben
die nur? Ich habe einfach nicht verstanden, was die haben, warum ich die Flsse heben
soll! Spater begegnete mir das wieder in der Kinderbesprechung einer Waldorfschule. Da
schaute man auch nur an, was mit einem Kind nicht stimmte. Ein Lehrer stand auf und
sagte: ich will lhnen mal vormachen, wie der geht. Ich war der Gesprachsmoderator und
fragte: Was schliessen Sie daraus? - Es liegt eine Willensschwache vor! Ein Anderer
meinte: Eine Ichschwache konnte man vielleicht auch sagen! Ich habe sie dann ein wenig
geargert und gefragt: "Wieso denn? Wie kommen Sie darauf? Gehen Sie mal innerlich mit!
Wenn ich Sie jetzt frage: warum Willensschwéache oder Ichschwache — dann wissen Sie es
nicht, wenn Sie ehrlich sind. Das sind Denkatomatismen. Das muss kein Zeichen von
Willenschwache sein. Das kann auch etwas ganz Wunderbares sein! - Ich kannte den
Jungen, um welchen es ging: Er hat ein ganz grosses Bedurfnis, dass er den Kontakt zum
Erdboden nicht verliert. Das ergibt sich aus der Betrachtung des Kindes. Er ist einer, wenn

14



er nicht aufpasst, dann fliegt er in den Himmel davon. Und aus diesem Grund, so paradox
es klingt, kommt er uns jetzt schwerfallig vor. Er muss der naturlichen Schwerkraft noch
etwas hinzufiugen, deshalb geht er sicherheitshalber immer so. Aber das hat mit
Willensschwache nichts zu tun. Ich finde das auch tapfer, wie der sich da halt, denn
eigentlich will er immer springen." - "So hatten wir das ja noch gar nicht angesehen!”. Jetzt
hatten wir eine Sichtweise, die nur charakterisierte statt gleich eine Schwache oder einen
Defekt zu unterstellen. Jetzt hatten wir ein Bild. Es ist ja nicht schlimm, wenn ein Kind eine
Wesensart hat, die davonfliegen mochte. Es ist sogar etwas Entzickendes. In diesem Fall
hat das auch allen eingeleuchtet.

An diesem Beispiel verstehen Sie, worauf ich hinaus will. Wenn wir die Kultur der
Kinderbeobachtung verwandeln wollen — ich bin z.Z. der Einzige, der daran arbeitet —
haben wir noch einen weiten Weg. Ein Grundgesetz ware erstmal, dass wir lernen,
tatsachlich auf die Besonderheiten des Kindes hinzuschauen ohne zu bewerten. Dann
erleben wir innerlich, wie aus dieser Unvoreingenommenheit Bilder auftauchen,
insbesondere wenn man ein Kind gut kennt. Dieses genaue, nicht bewertende Hinschauen
ist eine Qualitat, die uns intuitionsfahig macht. Das muss man einfach erleben. Es ist eine
Intuitionsfahigkeit erster Stufe. Es gibt noch viel héhere Stufen, wo uns innerlich Bilder
erscheinen wie zum Beispiel: dieses Kind muss die Schwerkraft verstarken. Man hat
plotzlich ein Bild als kdnnte man ein klein bisschen hinter die Kulissen sehen. Und
vorallem: man versteht etwas! Man hat nicht nur eine bléde Diagnose, man versteht
etwas! Eine Grundgeste des Kindes hat man plétzlich verstanden.

Jetzt ist allerdings die Schwierigkeit: kann man Bégen machen mit vorformulierten Fragen
fur solche Beobachtungen? - Ich habe das vor vielen Jahren in der Filderklinik mit einem
Kinderarzt zusammen probiert: einen Fragebogen auszuarbeiten, der das Qualitative
hervorhebt und nicht all diese Ausserlichkeiten. Daran sind wir gescheitert und haben
gesagt: eigentlich misste man in den Padagogenausbildungen eine Kultur anregen, auf
eine angemessene Art die Kinder zu beschreiben, die nicht dieses Formalisierte hat. Es
musste eine Art von Poesie sein in der Anschauung. Man braucht einen anderen Blick,
den Rudolf Steiner "die Andacht zum Kleinen" nennt im Heilpadagogischen Kurs. Dafur ist
auch eine Haltungsanderung notig. Wer diesen Weg versucht, schreibt dann Berichte Uber
Kinder, die sind tausendmal aufschluRreicher als Verlaufsbogen und Testergebnisse. Es ist
wirklich frappierend, wenn man beides hat! Sie sehen sofort: hier ist etwas Uber das Kind
gesagt, dort nur Ausserlichkeiten, die mich iberhaupt nicht in Verbindung bringen mit dem
Wesen dieses kleinen Menschen. - Das ware eine erste, ganz wichtige Sache, um der
Individualitat eines Kindes ein Schrittchen naher zu kommen.

Ich nannte das vorhin Intuition — der Begriff ist genau genommen nicht ganz richtig. So wie
Rudolf Steiner die Begriffe verwendet, ist es eine erste Stufe der Imagination, um die es
hier ging. Der Begriff Intuition wird im allgemeinen Sprachgebrauch undifferenzierter
verwendet als bei Rudolf Steiner, der unterscheidet zwischen Imagination, Inspiration und
Intuition. Danach hatten wir es hier mit einer ersten Stufe des imaginativen Vermogens zu
tun, deshalb sagte ich auch: es treten innere Bilder auf. Steiner sagt, wenn man das
weiterentwickelt, kann man an einen Punkt kommen, wo das Kind lebhaft in einem
ersteht. Daflr muss ich lernen so hinzuschauen, dass das Kind nicht beobachtet wird. Es
ist eine anteilnehmende, tief interessierte Wahrnehmung des anderen Menschen. Wenn
ich dem naher komme, kann es passieren — so Steiner -, dass der Andere als Bild in
meiner Seele ersteht. Das ist dann nicht mehr nur ein ausseres Bild. Es ist ein Bild, das
mir vom Anderen etwas von seinem Wesen, von seiner Grundgeste als Mensch enthllen
kann. Das ist eine Anregung fir die Padagogenausbildung, viel mehr Gewicht auf solche
Dinge zu legen. Ich weiss, dass auch im wissenschaftlichen Bereich diskutiert wird: was ist
die richtige Art der Kinderbetrachtung. So ganz allein sind wir also nicht in diesen Dingen.

15



Zum Schlufy mdéchte ich noch einige Zentralbegriffe bringen, die uns Hinweise geben
konnen darauf, was in einem richtig verstandenen Sinne "Begleitung der kindlichen
Individualitat" bedeutet. Ich habe das Wort Forderung durch Begleitung ersetzt, aus einem
ganz bestimmten Grund: Bei diesem |ICH-Pflanzchen, von dem die grossen Padagogen in
der spirituellen Linie immer gesprochen haben und bis heute sprechen, haben wir es mit
etwas ungeheuer Zartem, Verletzliche zu tun. Hat man erste Wahrnehmungen davon, wird
man nicht nur sagen, da haben wir ein Geheimnis. Man wird auch sagen: wir haben da
etwas in einem solchen Male schitzens- und behutenswertes, dass man auf den
Gedanken gar nicht kommt, man kénne dies irgenwie erziehen oder durch &usseres
Eingreifen zu Tage fordern. Es kommt hier auch wieder auf die richtigen Imaginationen an.
Wir mussen dieses Geheimnis im Menschen, diese dritte Kraft neben Vererbung und
Umwelt, das sich da frei entfalten mochte, schutzen. Es kann schon durch eine einzige
unbedachte Beruhrung beschadigt werden. Nein, beschadigt stimmt auch nicht, man muss
hier genau sein: das ICH kann nicht beschadigt werden. Doch eine unbedachte Bertihrung
kann schon dazu flhren, dass sich dieses Pflanzchen zurickzieht, gewissermassen
einrollt statt sich auszufalten. Etwas ungeheuer Zartes haben wir hier, wenn wir an das
Innerste im Kinde denken.

Ich verstehe einfach aus der Wahrnehmung von Kindern, was Rudolf Steiner meint, wenn
er sagt: DIESES kann ich gar nicht erziehen! DIESES, was das Eigentliche ist am Kind, im
Menschen, das erzieht sich selbst! Das ist bei Steiner eine kategorische Aussage. Und er
sagt: das ist der Geist! Der Geist des Kindes erzieht sich selbst, ist eine Grundformel der
Waldorfpadagogik. In jeder Entwicklungsstufe ist Erziehung Selbsterziehung — und er
meint damit nicht den Padagogen, sondern das Kind! Auf jeder Entwicklungsstufe, also
schon beim ganz kleinen Kinde ist Erziehung Selbsterziehung. Wir konnen also das
Geistige des Kindes in keiner Weise erziehen. Wir haben darauf keinen Zugriff! - Wir
konnen aber diejenigen sein, an denen das Kind wachst.

Ich habe mich mal auf die Suche gemacht und das ganze padagogische Werk Rudolf
Steiners unter verschiedenen Gesichtspunkten durchgelesen, weil ich einiges genau
wissen wollte. Zum Beispiel mit der Freiheit: wie ist das mit diesem Selbsterziehungsding?
Was ist nach Steiner das Wichtigste in der Padagogik, dass die Individualitat des Kindes
sich in der rechten Weise ausfalten kann? Da sagt er vier Dinge:

Das erste ist: Umgebung schaffen, Umgebung sein! Dieses Motiv kehrt immer wieder und
wieder. Wir haben dem Kind die rechte Umgebung zu bereiten, auf dass sein Geist in
voller Freiheit in das Leben eintreten kann. - Es ist also nicht die Bewegung, am Kind zu
formen, sondern eine ganz andere: dem Kind eine Umgebung schaffen, ihm Raum
schaffen fir seine Entwicklung. Damit sind wir verwiesen auf ein sozialklinstlerisches
Anliegen, das in der Padagogik an allererster Stelle steht. Denn: Umgebung schaffen
heisst schon auch lasierte Wande, schéne Sale und toll eingerichtete Klassenzimmer,
doch das meint Steiner nicht in erster Linie. Umgebung schaffen meint vorallem soziale
Umgebug schaffen! Und jetzt haben wir wieder den "Schwarzen Peter". Umgebung heisst,
Raume der sozialen Warme schaffen. Umgebung schaffen heisst, miteinander so arbeiten
zum Beispiel in einem Lehrerkollegium, dass die Kinder flhlen: hier ist ein Raum, in dem
ich Geborgenheit finde, in dem ich zuhause bin. Und das heisst immer auch: ein Raum, in
dem ich mich 6ffnen kann, indem ich mich zeigen kann. Dann traut sich dieses zarte
Pflanzchen hervor! Umgebung schaffen — ein sozialkunstlerisches Motiv — steht also an
erster Stelle unserer Padagogik.

Das Zweite, das Rudolf Steiner auffallend oft betont: Wir mussen Hindernisse wegraumen,
innere und aussere Hindernisse! Sie bemerken auch an dieser Stelle wieder: Steiner sagt

16



nicht am Kind herumformen, herumerziehen, ihm etwas beibringen — das sagt er nie! Aber
er sagt: Hindernisse wegraumen, innere wie aussere. Was kdonnte damit gemeint sein? Ein
naheliegendes Beispiel: irritierende Einflisse wahrnehmen und vom Kind fernhalten, das
ist eine Beobachtungsfrage. Dass dies gerade in unserer Zeit von grosster Bedeutung ist,
wissen wir alle. Damit kommen wir nochmal auf die Worte Nervositat, Neurasthenie, diese
ganze Reizflut. Das pfeiffen ja die Spatzen von den Dachern. Aber Rudolf Steiner sagte
das damals schon: es gibt Umgebungseinwirkungen auf das Kind, die konnen
Entwicklungshindernisse werden, und wir haben die Aufgabe, hier wachsam zu sein. Viel
wichtiger als am Kind herumzuerziehen ist es, solches Storende vom Kind fernzuhalten.
Es kann aber auch bedeuten, dass ich in der Wahrnehmung des Kindes bemerke: es
mochte einen Entwicklungsschritt machen und hat irgendwo eine Blockade und beginnt,
darunter zu leiden. Es gibt also auch innere Hindernisse wegzuraumen.

Ich gebe |hnen ein Beispiel, mit dem ich viel zu tun habe: Kinder, die nicht lesen und
schreiben wollen. Fur einen Diagnostiker auf diesem Gebiet ist es eine Grundforderung,
dass er sich genugend Zeit nimmt zu beobachten, was vorliegt. Es kann dies vorliegen:
das Kind hat alle Voraussetzungen Lesen und Schreiben zu lernen, es tut es aber nicht!
Ich bin dann mit so einem Kind einige Wochen zusammen und spiele. Ich mache keine
Tests, ich spiele mit den Kindern viele Dinge, wo ich viel sehen kann, zum Beispiel: es hat
ein gutes Gleichgewicht, bei den Koordinationsleistungen ist alles wunderbar. Ich schaue
mir das alles so beilaufig an und sage: das Kind ist vollig gesund, korperlich, seelisch,
mental. Es kdnnte lesen und schreiben. Das sind die meisten Legastheniker: sie kdnnen,
aber sie tun es nicht. Ich kann natirlich auch mal sehen, gibt es familiar irgendeinen
Strel}, ist etwas in der Umgebung des Kindes so schwierig, dass es sich nicht einlassen
kann darauf? Dann muss ich versuchen, da befriedend, beruhigend zu wirken. Aber ich
habe oft den Fall, dass diesbezuglich alles in Ordnung ist. - Damit habe ich einen Fall, in
dem ich sagen muss: "Ich muss vor dem Geheimnis des Kindes scheu zurlcktreten!" Wir
mussen schon ernst nehmen, was diese Personlichkeiten sagen: Dieses Kind schreibt
nicht, liest nicht, ist 9, ist 10 und ich lerne es kennen und bemerke: es ist alles da! Es sind
keine Hindernisse feststellbar! Das kommt von ganz innen! Und dann denke ich an etwas,
was Rudolf Steiner sagt: "Es werden Kinder kommen, die bis zum 10. / 11. Lebensjahr
nichts dergleichen tun. Dann denkt bitte immer an mich, das konnte etwas mit der Zukunft
des Kindes zu tun haben." Ich moéchte Sie damit mit einem ungewohnten Gedanken
vertraut machen in Bezug auf Lese, Rechtschreibschwache. Das betrifft aber nur eine
Gruppe.

Es gibt dann andere, da sind moglicherweise Milieuschadigungen der Grund, das kann
alleine ein Grund sein. Wir wissen heute, dass schwere familiare Belastungen,
Milieueinflisse, die das Kind sehr bedrangen und angstigen, dazu fuhren kénnen, dass
schulisch gar nichts geht Uber Jahre hin bei vollig intelligenten Kindern. Das ist die zweite
Gruppe. Hier habe ich dann ein Hindernis, das ich versuchen muss wegzuraumen, damit
der Weg flr das Kind frei wird.

Und dann gibt es eine dritte Gruppe, da kann ich beispielsweise etwas ganz Schlichtes
bemerken: das Kind hat Uberhaupt noch nicht ausreichend innere Wahrnehmung der
Grundpolaritaten. Das ist alles noch ganz diffus: unten, oben, rechts, links, vorne, hinten —
die Grundkoordinaten des Raumlichen. Da kann ich dem Kind spielerische Hilfen geben,
dass es sich besser orientieren lernt im Koérpergefuhl. Erst dann hat es Uberhaupt die
Basis, diese Buchstabenformen machen zu kdénnen. Hier ware meine Hilfe als
Wegraumen eines Hindernisses zu sehen. Das ist in diesem Fall eine sensomotorische
Integrationsproblematik, die ich guinstig beeinflussen kann. - Doch auch hier wirde ich zur
Vorsicht raten! Ich bin sehr streng in diesen Dingen. Selbst wenn solch eine
Orientierungslosigkeit beim Kind vorliegt, habe ich nicht das Recht, da einfach drauf

17



loszugehen und irgendetwas mit dem Kind anzustellen. Ich bin da sehr konsequent. Wenn
ich merke, ein Kind braucht noch Hilfen, um sich in seinem Korper besser zu splren, dann
ist fur mich immer eine Grundregel: ich muss es auf eine Art tun, die das Kind als
hilfreiches Angebot empfindet und gern annimmt! In den Augen des Kindes sehe ich, ob
das, was ich anbieten mdchte, wirklich hilfreich ist. Wenn das Kind die Hand ausstreckt
und in seiner Grundgeste sagt: Ja! Dann kann ich weiterarbeiten. Wenn nicht, muss ich
mir etwas Anderes Uberlegen. Immer muss es spielerisch sein, denn Kinder heilen im
Spiel! Wenn da etwas nicht heil ist, ist die Heilkraft das Spiel. Und der Therapeut kann ein
bisschen mitgucken, was man spielt. - Also: Innere und aussere Hindernisse wegraumen
ist ein grosses Thema, das ich mit diesen wenigen Bemerkungen abschliesse.

Das Dritte ist Aufwachen, was bei Steiner mit Sicherheit eine ganz zentrale Bedeutung hat.
Er sagt, die ganze Entwicklung des Kindes ist ein Aufwachen. Und zwar — jetzt wird es
esoterisch: Aufwachen fur Dinge, die das Kind eigentlich langst weiss, nur wieder
vergessen hat! Alles Lernen ist Erinnerung! Das hat schon der alte Platon gesagt. Und das
hat zuletzt Hermann Hesse in einem Text gesagt. Auf dieses Geheimnis stossen wir hier.
Das heisst nichts anderes als: wir kdbnnen dem Kind gar nichts beibringen! Das ist pure
lllusion! Aber wir kdnnen Schlummerndes im Kind erwecken. Die Grundregel daflr ist:
keine Antworten geben, wenn die Frage nicht da ist. Hinschauen, wann das Kind reif ist fur
den nachsten Schritt des Aufwachens. Und das ist sehr, sehr individuell verschieden!

Ich habe viele Jahre mit behinderten Menschen gearbeitet und muss bis heute sagen:
wenn ich dann wieder zu Normalen zuriickkam — das wird mir unvergesslich bleiben, da
dachte ich, ich bin bei den Behinderten. Die waren so unterschiedlich. Wenn sie mal
erleben wollen, was individuelle Vielfalt bedeutet, gehen Sie in ein heilpadagogisches
Heim! Das ist wirklich grossartig! Da hat man auch die Freiheit, mit den Kindern so
umzugehen, dass man nicht meint, man muss sie normalisieren. Das ist das Geschenk,
das sie uns machen. Da kann man diese ganze unglaubliche Vielfalt bewundern. Und
dann kommt man aus so einem Heim wieder in das sogenannte normale Leben und denkt,
man ist im falschen Film. Die sind alle so uniformiert! Das sind so graue Herren und
Damen. Das ist schon interessant.

Also: in der grossen individuellen Vielfalt der Kinder missten wir uns so bewegen in
Zukunft, dass wir die starren Entwicklungsnormen Uber Bord werfen und tatsachlich die
Grosse und die innere Weite haben zu sagen: es gibt Dinge, die lernt das eine Kind mit 4
und das andere mit 14! Wissen Sie, warum ich 4 und 14 sage? Wir hatten einmal Remo
Largo zu einem Kongress. Da wurde ihm die Frage gestellt: wann lernen Kinder
normalerweise schreiben? Er antwortete: Zwischen 4 und 14. Diese Antwort fand ich so
genial — der Fragesteller war auch ganz perplex — und Largo sagte: das zeigen meine
Studien! Der ist schon ganz woanders, der alte Mann — und da missen wir hinkommen.

Und manche Sachen lernt ein Kind eben auch nicht. Ich habe eine Urerfahrung gemacht
damals im Heim: eine Eurythmistin — ich war damals Student — wollte ein Kind zum
Eurythmie machen bringen, das im Rollstuhl sass, ganz verkrimmt, spastisch gelahmt. Ich
sah, wie sie versuchte diese Armchen zu einem O zu biegen. Ich habe als junger
Heilpadagoge gesagt: das kann doch nicht wahr sein, was macht die denn? Ich bin dann
zu unserem Dr. Hans Mdlller-Wiedemann — ein grofRartiger Heilpadagoge, auf diesem
Gebiet mein Lehrer und grosser Anreger — gegangen und sagte ihm: "Die biegt da mit
Gewalt die Armchen des Kindes. Das ist doch keine Férderung, was soll denn das sein?"
Er war ein sehr lieber Mensch und sagte: "Du hast naturlich recht, aber da mussen wir mit
Samthandschuhen ran, dass die Dame nicht verletzt ist." Er hat dann angeordnet, dass die
Rollstuhlkinder einmal in der Woche eine Eurythmieauffihrung bekommen statt dass sie

18



diese Einzelsachen mit ihnen macht. Ich werde nie vergessen, wie diese Kinder da sassen
und die Eurythmistin in Eurythmieschleiern und Kerzen an ein Gedicht machte und die
Kinder in den Rollstihlen waren begeistert! Hans sagte mir damals: "Sie hat halt eines
noch nicht verstanden: die Kinder haben sich ja aufgerichtet, sie tanzen ja, sie bewegen
sich ja, sie ahmen nach — das sehen wir nur nicht. Das machen sie mit ihrem unsichtbaren
Leib. Der hat sich ganz normal entwickelt, nur dieser verkrimmte physische Leib, der ist
halt nicht mitgegangen. Wir durfen nie denken, die sind jetzt komplett verkrummt. Da gibt
es einen inneren Menschen, der tanzt, der steht. - Da hat sich mein Blick auf die
gelahmten Kinder grindlich geandert! Ich habe sie von diesem Tag an anders gesehen,
uns ich kann lhnen nach 30 Jahren Erfahrung auch mit diesen Kindern und Jugendlichen
sagen: er hatte recht! Die konnten ja auch nicht denken lernen, wenn sie sich nicht
aufgerichtet hatten, das ist ja die Grundlage. Eigentlich haben sie das alles an einer Stelle
gemacht, wo wir gar nicht hinschauen konnen.

Das ist ein Beispiel - unter vielen, die ich bringen konnte - , das uns abbringen sollte von
der Vorstellung, dass im ausserlich Sichtbaren jedes Kind alles lernen und kbnnen musste,
das 'normale' Leute kdnnen. Die Vorstellung: Kinder sind umso gesunder, je normaler wir
sie machen, ist von gestern! Das mussen wir hinter uns bringen. Das Beispiel mit dem
spastisch gelahmten Kind ist nur ein Bild, das sich auf vieles Andere Ubertragen lasst.

Und das Letzte, wovon natirlich auch Rudolf Steiner spricht, ist Fihrung. Wir schaffen
Umgebung, rdumen innere und dussere Hindernisse weg und wir sind auch Erweckende,
Aufweckende. Immer geht es darum, dass sich etwas ausfalten will und wir diesen
Prozess begleiten und unterstutzen.

Und schliesslich dieser Flihrungsauftrag, der ja schon im Wort Padagogik steckt. Es ist mir
sehr wichtig, dass wir das richtig verstehen. Denn dass man da viel draus machen kann,
das haben wir Deutschen ja bitter lernen miussen. Deswegen zucken wir bei dem Wort
FUhrung auch gleich zusammen. Wenn es stimmt, dass ein Kind im Prinzip seine
Entwicklung selbst flhrt, beziehungsweise sich am besten entwickelt, wenn es seine
Entwicklung selbst fuhren kann — was kann dann unsere Fuhrungsaufgabe sein?

Da habe ich ein Bild anzubieten: flir mich sind nicht Blicher, sondern Schlisselerlebnisse
immer die grosse Lehre gewesen. An dieser Stelle ist das Schlusselerlebnis eine Situation
mit einem sehr autonomen, sehr wilden Kind, das sich sehr allergisch gegen jeden
Bevormundungsversuch wehrte. Das ging soweit, dass der kleine Kerl dann auch allein
gehen wollte — er war da etwa 7 — auch Uber verkehrsreiche Strallen: "Lass mich, ich kann
allein!" das war so seine Grundgeste. Das war padagogisch sehr schwierig, wenn dieses
"ich will allein" sehr heftig durchbricht. Aber es ist keine Stoérung. Es ist eine starke
Autonomiegeste. Wir waren nicht an einer verkehrsreichen Strasse, nicht in einer
gefahrlichen Situarion, wir waren in einem Park. In einiger Entfernung, vielleicht 10-15
Meter,streiten zwei Leute, ein junges Paar. Sie hatte Tranen in den Augen, und bei diesem
Mann verzerrte sich das Gesicht immer mehr. Ich hatte beim Zuschauen ein bisschen
Sorge: die beiden haben ganz schon Krieg. - Dann spurte ich ein Handchen in meiner
Hand. Da stahl sich von diesem superautonomen Kind ein Handchen in meine Hand und
er schaute mich kurz an. Es war ein stummes Einverstandnis: jetzt musst Du mich da
vorbeifiihren, das schaffe ich alleine nicht! Ich war mit ihm durch gefahrlichste Situationen
gegangen, er hat sich sicher bewegt, und ich komme mit ihm an eine Stelle, wo etwas
wirklich Verunsicherndes passiert, und jetzt kommt das Handchen und er sagt: fuhr mich!
Das meine ich mit Fuhrung. Und das hat auch Rudolf Steiner mit Fihrung gemeint.
Verweigern wir dem Kind nicht die Fihrhand, wenn es sie braucht! Drangen wir dem Kind
aber nicht die FUhrung auf, wo es sie nicht braucht! Das ist die andere Seite.

19



Das alles sind Grundregeln, auf die man sich langsam wieder besinnen musste, denn das
hat grosse Konsequenzen zum Beispiel in der Schule. Vielleicht kann man dariber
nachdenken: Was sind denn die praktischen Konsequenzen dieser Grundregeln? Ich
wiederhole sie:

A Umgebung schaffen

A gussere und innere Hindernisse wegschaffen

A Aufwachen, Aufwecken

A Flhrung

Jetzt kann man sich das alles als Sonntagsspruch an die Wand hangen oder sich Punkt

fur Punkt fragen: was heisst das konkret fur die Padagogik? Ich kann Ihnen garantieren,
dann wird es spannend: dann kommen wir zu ganz neuen Konzepten!

20



