
1 

 



2  

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



3  

 
Individuelle Förderung des Kindes - 

wie meinen wir das eigentlich? 
Vortrag von Henning Köhler 

Lübeck, 1.März 2013 
 

 
 
 
Aus der Begrüssung: 
In den "Lübecker Nachrichten" war am 24.Dezember ein Artikel zu lesen mit der 
Überschrift "Hilferuf aus Kiel – immer mehr Erstklässler in Arztpraxen". Es würden oft 
Entwicklungsverzögerungen und Verhaltensauffälligkeiten festgestellt. Diese Kinder seien 
deshalb den Anforderungen des Regelunterrichts nicht gewachsen. Daneben zeigten die 
Erstklässler Anpassungsstörungen, die sich negativ auf ihr Selbstwerterleben und ihre 
Leistungsfreude auswirkten. Die Schüler entwickelten Ängste und psychosomatische 
Symptome bis hin zu Schulangst. 60 Ärzte und Kinderpsychiater schrieben einen Appell 
an die Bildungsministerin. Sie fordern: "Erlauben Sie eine Einschulung zu einem für das 
Kind optimalen Zeitpunkt!" Die Ärzte klagen an: das habe mit der Inklusion zu tun, die 
bewährte Strukturen zerstörte und es immer weniger Spezialschulen gibt. Dadurch steigt 
der Bedarf in den integrativen Klassen für Schulbegleitungen u.a. "Verhindern Sie eine 
Überforderung der Lehrer, Eltern, sowie eine Beschämung der Kinder." Bei ihrer 
Einschulung habe fast die Hälfte der Kinder in Schleswig-Holstein bereits Förderungen in 
Ergotherapie, Physiotherapie, Logopadie und /oder Heilpädagogik bekommen. So steht es 
in dem Bericht über Untersuchungen der Kinder- und Jugendärztlichen Dienste. Dennoch 
finden sich bei jedem vierten Schulanfänger Verhaltens- und Sprachauffälligkeiten. Die 
Ärzte fordern: "Bitte setzen Sie sich für genügend Pädagogen, Sonderschulpädagogen, 
Schulsozialarbeiter, aber auch Sprachpädagogen, Logopäden und Ergotherapeuten ein!"  
Es hat mich erstaunt: Es gab kaum einmal eine Zeit, wo soviele Kinder und immer früher 
Förderungen und Therapien bekommen, und trotzdem haben wir offensichtlich diese 
Probleme. 
Frage: Brauchen wir jetzt – wie da gefordert wird – noch mehr? Sind die Kinder falsch? 
Oder könnte es sein, dass wir vielleicht das Falsche fördern? 
Es gibt einen wunderbaren Film über Pär Albom (er ist hier anwesend und wird morgen 
Seminare machen) und die vom ihm gegründete Solvik-Schule im schwedischen Järna. 
Der Film hat einen aufrüttelnden Titel: "Autonomie statt Anpassung". Autonomie statt 
Anpassung? Diese Frage kann man dazu stellen zum Thema des heutigen Abends: 
"Individuelle Förderung – wie meinen wir das eigentlich"? Man kann ja auch fragen: Was 
verlangt 'individuelle Förderung' nicht von den Kindern, sondern von uns? 
 
Henning Köhler: 
Ja, hier sind genau die richtigen Fragen gestellt. Es ist ein sehr komplexes und schwer zu 
durchschauendes Thema, mit dem wir es heute Abend zu tun haben. Es ist zu einfach,  
kurzerhand zu behaupten, es seien immer mehr Kinder gestört, und deshalb müssten wir 
immer mehr Therapeutisches anbieten. Man kann aber auch nicht einfach sagen: lasst sie 
doch alle. Wir stehen also vor einer schwierigen Frage. 



4  

Gehen wir erst einmal kurz in den Erwachsenenbereich: in angesehenen 
Psychologiezeitschriften wird seit geraumer Zeit die Frage heftig und kontrovers diskutiert, 
ob es denn stimme, dass immer mehr Menschen psychische Probleme hätten. Oder ob 
der Definitionsrahmen für das, was noch normal oder schon pathologisch ist, sich 
dahingehend verändert, dass immer mehr Verhaltensweisen und Seelenverfassungen, die 
man vor einiger Zeit noch als 'normal' angesehen hat, plötzlich als pathologisch gelten. Für 
diese These spricht Folgendes: Im international gebräuchlichen Katalog psychischer 
Störungen – ein Handbuch, das von der amerikanischen Psychiatervereinigung in enger 
Zusammenarbeit mit der Pharmaindustrie herausgegeben wird – kommen in jeder neuen 
Auflage dutzende neuer Störungen hinzu. Es handelt sich dabei aber nie um tatsächlich 
neu aufgetretene Phänomene, sondern darum, dass bisher nicht als pathologisch 
eingestufte Phänomene nunmehr doch als pathologisch eingestuft werden, oder der 
Definitionsrahmen für altbekannte pathologische Zustände immer mehr erweitert wird. Ich 
will Ihnen ein drastisches Beispiel sagen: In diesem neuen Handbuch ist die gesunde 
Trauer des Menschen inzwischen krankhaft! Wer einen schweren Verlust erlitt – nehmen 
Sie mal an, Ihr Partner, ein Angehöriger, ein guter Freund stirbt: Wer dann länger als 2 
Wochen heftig trauert, bekommt bereits eine Depressionsdiagnose nach diesem 
Handbuch! Früher waren es noch ein paar Monate! Das ist schon skandalös! Ich könnte 
noch viele Beispiele erzählen. 
Das sogenannte ADHS wird jetzt wieder erweitert. Es war schon immer eine schwammige 
Diagnose, und jetzt ist sie noch schwammiger geworden. Sodass man sich fragt: Welches 
Kind, das ein bisschen lebendiger ist als der Durchschnitt, hat nicht ADHS? Welches 
Träumerchen hat nicht ADS? Es wird immer gruseliger, was man alles meint, behandeln 
zu müssen! Asperger-Autismus ist zum Beispiel eine Diagnose, die auf der Kippe steht. 
Zwar hat man sich nochmal durchgerungen, sie weiter in diesem Handbuch zu führen. In 
der nächsten Auflage wird man sicher den Begriff nicht mehr finden. Es bleibt dann nur 
noch die sogenannte 'Autismus-Spektrum-Störung', und das ist von der Diagnostik her 
etwas Uferloses. - Ich schätze, etwa die Hälfte der Anwesenden hier würden da rein 
passen und die andere Hälfte bei ADHS! Wir müssen hier sehr vorsichtig sein! Sind denn 
tatsächlich immer mehr und mehr Kinder, immer mehr und mehr Menschen gestört? Wir 
machen hier mal ein dickes Fragezeichen dran. 
Auf der anderen Seite aber – ich will ja nichts schön reden -, haben wir natürlich ziemlich 
eindeutige Befunde und Einhelligkeit aus seriösen Studien. Sämtliche Großstudien, die im 
Laufe der letzten Jahre und jetzt wieder aktuell erscheinen, kommen immer zu demselben 
Resultat: Immer mehr und mehr Kinder sind überfordert und erschöpft. Infolge dieser 
Überforderung und Erschöpfung treten dann auch verschiedene Verhaltensauffälligkeiten 
auf: schwere Ängste – das explodiert! Früher sagte man: Depressionen bei Kindern gibt es 
nicht. Heute gibt es soviele Kinder in einem mit Traurigkeit verbundenen 
Erschöpfungszustand, dass ich geneigt bin zu sagen: diese Diagnose muss man schon 
bald im Kindergarten anwenden. Angst- und Traurigkeitszustände als Folge von 
Überforderung und Erschöpfung ist Konsens.  
Es ist also mittlerweile in der wissenschaftlichen Welt Konsens, dass die Kinder unter 
einem zunehmenden Druck stehen, der sich aus verschiedenen Faktoren zusammensetzt. 
Die Schule spielt eine ganz fatale und immer mehr zunehmende Rolle. Unter diesem 
Druck sind die Kinder in einer Situation, wo ihnen die Kindheit geraubt wird – immer 
natürlich mit besten Absichten für ihre Zukunft! Das ist die Realität: wir haben die Welt so 
zugerichtet, dass man sich fragen muss, ob es Kindheiten, die den Namen verdienen, in 
Zukunft noch geben wird!  
Zu diesem Problem gehört noch ein Begriff, der heute nicht mehr so geläufig ist, aber vor 
100 Jahren schon in der Debatte war unter Kultursoziologen und Psychiatern: es ist der 



5  

Begriff des aussengesteuerten Sozialcharakters. Ich habe in letzter Zeit einige 
Untersuchungen gelesen, in denen der Begriff wieder auftaucht, und er wird vermehrt 
wieder diskutiert. Man versteht darunter die Lage eines Menschen, der das Gefühl hat: ich 
bin in meinem Leben (fast)komplett von aussen gesteuert. Daher heisst es 'der 
aussengesteuerte Sozialcharakter', also ein Grad von Anpassungsdruck, der auf den 
Schultern eines Menschen lastet, um z.B. beruflich durchzuhalten, genug Geld zu 
verdienen, um seine Existenz zu sichern, um sozial auf- statt abzusteigen. Sie wissen: 
Stillstand geht ja bald nicht mehr: man steigt auf, und wenn man stillsteht, dann rutscht 
man ab. Das ist das Gefühl einer zunehmenden Anzahl von Menschen. Es ist ein 
Beschleunigungswahn in unserer Gesellschaft, der unser aller Leben erfasst. Wenn wir 
nicht aufpassen, führt er dazu, dass wir nur noch irgendwelchen Sachzwängen 
unterliegen. Und am Ende uns auch selber Druck machen und uns irgendwann fragen: Wo 
bin ich denn geblieben? 
 
Sie glauben gar nicht, wie oft mir das als Kindertherapeut, als Erziehungsberater passiert, 
dass ich ein Kind anschaue und nach einiger Zeit sage: Das Kind bräuchte mal Erholung, 
das müsste man aufbauen! Es müsste erst einmal nur Kind sein dürfen! Man müsste alle 
Lasten von den Schultern des Kindes nehmen und sagen: Jetzt sei einfach mal Kind! 
Dann wäre es gut, denn das Kind ist nicht krank – es schafft das nur alles nicht mehr!  
Oft ist es dann so, wenn Eltern Vertrauen gefasst haben, dass sie dann sagen: Eigentlich 
müssten wir auch mal über uns reden. Wir haben das Gefühl, das Kind trägt da manches 
mit. Wir sind nämlich auch in einer furchtbaren Klemme. Es sind dann oft Eheprobleme, 
aber es sind eben auch oft solche Zustände, dass sich die Menschen fragen: wann habe 
ich zuletzt etwas getan in meinem Leben aus dem Impuls heraus, dass ich es nicht muss, 
sondern es einfach will? Wann habe ich zum letzten Mal den Eindruck gehabt, einen 
Schritt im Leben aus meinen eigenen individuellen Lebenszielsetzungen heraus zu 
machen? - Das ist heute bei vielen Menschen ein sehr sehr wunder Punkt! Bei Nachfrage 
kommt in der Rückerinnerung nach langem Schweigen: das war so vielleicht mit 17! Eine 
Frau beschrieb mir das mal so: "Ich habe mit 17 meinen Mann kennengelernt, geheiratet, 
dann fing der ganze Streß mit dem Geld an, dann wurde ein Haus gebaut, dann kamen 
die Kinder ... und irgendwann wusste ich einfach nicht mehr, wer ich bin! Ich habe nur 
noch funktioniert. - Das ist ein treffendes Beispiel für den Begriff des 'aussengesteuerten 
Sozialcharakters'. 
Begriffe wie Neurasthenie und Nervosität wurden damals vor hundert Jahren schon 
diskutiert. Jetzt kommen sie zurück in Zusammenhang mit dieser extremen 
Aussengesteuertheit. Über diese Themen hat auch Rudolf Steiner eindringlich gesprochen 
mit guten Hinweisen z.B. in dem Vortrag "Nervosität und Ichheit". Es war im Grunde 
dieselbe Debatte, und man kann sagen: hundert Jahre später hat sich das natürlich 
zugespitzt. Wenn man die Begründungen von damals liest und anschaut, wie wir heute 
leben, kann man nur sagen: die Gründe, die es damals gab, haben wir heute in Potenz! 
 
Jetzt will ich einen Einschub machen, damit nicht der Eindruck entsteht, früher sei für mich 
alles besser gewesen, und im 20.Jahrhundert alles immer nur schlimmer geworden. 
Natürlich muss man klar sagen, die europäische Menschheit hat nie ein so verheerendes 
Jahrhundert erlebt wie das 20., noch nicht einmal die Zeit des 30-jährigen Krieges war so 
verheerend. Das ist aber nur die eine Seite. Die andere Seite ist die, dass wir grosse 
Fortschritte gemacht haben in der Medizin zum Beispiel, dass wir in einer wirklich 
komfortablen Welt leben, was äussere Sicherheiten, unseren Wohlstand und unsere 
Lebenserwartung angeht. Und wir leben in einer Welt, in der zumindest formal eine 
Gesetzgebung gilt, die Kinder in einem Maßstab schützt, wie das noch nie der Fall war. Ich 



6  

sage: formal. Wenn man die UNO-Kinderrechtskonvention liest und sich die Realität 
anschaut, kann man sich schon fragen: was sollen denn solche grossartigen Dinge wie 
diese Kinderrechtskonvention, wenn man sieht, was tatsächlich mit den Kindern passiert. 
Aber die Prügelstrafe ist geächtet, und das ist eine ganz grosse Sache. Ich mache diesen 
Einschub, weil Zeitkritik gerne so interpretiert wird, dass manche denken: das ist so ein 
konservativer Kulturkritiker, der alles schlecht  macht und sagt, früher war alles besser. 
Das ist Unsinn. Es gab Dinge, die waren früher schlimmer. Wenn mir mein alter Vater von 
seiner Kindheit erzählt, möchte ich dorthin nicht zurück: Da gab es keine schönen, 
tragfähigen Bindungen, soziale Wärme und funktionierende Großfamilien – das ist alles 
Unfug. Das gab es selten da und dort. Es war vor 100 Jahren eine schwere Zeit für die 
meisten Kinder und vor 200 Jahren noch schwerer. In den Kriegsereignissen des 
20.Jahrhundert war es dann so schwer, dass es kaum zu ertragen ist, daran nur zu 
denken! In den 70er und 80er Jahren haben wir schon mal einen grossen Schritt gemacht. 
Das muss man zur Verteidigung dieser heute so oft diffamierten Zeit sagen. Da ist weltweit 
ein Schub passiert in Bezug auf Kinderrechte, zumindest was die rechtliche Absicherung 
des Kindes angeht. Es gab früher Probleme, die waren zum Teil andere als wir heute 
haben.  
Und jetzt sprechen wir über die Probleme, die wir heute haben. Das Problem einer inneren 
Denkorientierung, sich selber nicht mehr zu spüren, weil man sich in extrem quälenden 
Maße von aussen bestimmt erlebt, hat sich verstärkt. Es hat zu tun mit der Technisierung 
unserer Welt, mit dem Beschleunigungs- und Wachstumszwang, dem wir alle unterliegen. 
Wir haben die Prinzipien des Kapitalismus verinnerlicht: wenn Deutschland nicht mehr 
wächst, dann ist alles zuende! Manchmal fragt noch so eine schüchterne Stimme in uns: 
warum müssen wir denn immer wachsen? - Weil wir sonst zurückfallen, lautet die Antwort. 
Warum immer schneller? Immer weiter? Immer wahnsinnigere Projekte? Immer 
unglaublichere technische Innovationen? Es gibt da viele Sachen, die haben nichts damit 
zu tun, dass man Menschen rettet. Man hört nur immer: sonst fallen wir zurück. Das ist 
eine sich in sich selbst begründende Sache. Überall auf der Welt sagen die Menschen: wir 
müssen immer weiter wachsen, weil wir sonst hinter die Anderen zurückfallen. - Das 
Ganze ist eine Systemlogik, die eigentlich gar keine Logik hat. Und das haben wir 
verinnerlicht! Sie vielleicht nicht. Mein alter Freund Georg Kühlewind hat immer gesagt: wir 
natürlich nicht, nur die da draussen. Wahrscheinlich sitzen hier einige Menschen, die 
Wege für sich gefunden haben, sich dem Ganzen zu entziehen, die für sich eine gewisse 
Lebenshygiene erarbeitet haben. Aber auch diejenigen wissen, dass man muss, weil man 
sonst in eine ganz schwierige Situation kommt. Mit einem gewissen Recht sagen linke 
Soziologen: das sind Internalisierungen: ein Prinzip, das uns das Leben eigentlich 
erschwert, das nehmen wir hinein in uns und merken gar nicht, was da passiert. Wir jagen 
irgendeinem Phantom nach, sind in einer Maschinerie drin, die uns immer atemloser 
macht. Ich erzähle Ihnen da nichts Neues. Zu den gespenstischen Dingen gehört, dass 
diese Sachen immer weiter diskutiert und thematisiert werden, die Politiker wissen das, 
alle wissen das, aber es ändert sich nichts. Das Ding läuft weiter. Damit müssen wir 
vielleicht leben. 
Wenn wir aber jetzt auf die Kinder zurückkommen, da ist bei mir eine Schwelle 
überschritten. Zu mir kann ich sagen: "Jammer nicht rum, du hast doch Freiheiten, du 
kannst doch Wege finden zu entschleunigen. Du hast auch die Freiheit zu sagen: dann 
komme ich eben mit weniger Geld aus. Du musst nicht immer arbeiten und arbeiten und 
arbeiten und einem vollen Terminkalender hinterherjagen: Ändere dein Leben!" Das ist 
immer der berechtigte Einwand dieser Systemlogik. Sie ist nicht so, dass man nicht 
gewisse Freiräume hätte, sich zu überlegen, ob ich da nicht etwas für mich tun kann. 
 



7  

Aber bei den Kindern gilt das nicht mehr! Wenn wir die Kinder hineintreiben in diese 
Systemlogik und auch noch glauben, wir tun ihnen damit etwas Gutes, dann hört für mich 
der Spaß auf! Das heisst: der Spaß hört zur Zeit auf! Eigentlich müsste ein Aufschrei durch 
die deutsche Elternschaft gehen. Der müsste heissen: Wir machen diesen ganzen 
Wahnsinn nicht mehr mit! Inzwischen sind sogar unsere freien Schulen in eine Lage 
gekommen, wo dieser Zwang unbedingt ein Abitur machen zu müssen, schon in der 
Unterstufe seine Schatten wirft! Jeder vernünftige Waldorflehrer sagt: Von dem, was 
eigentlich einmal gemeint war mit unserer Pädagogik, kommen wir immer weiter weg. - 
Das hat etwas damit zu tun, dass wir diesen äusseren Zwängen immer mehr unterliegen.  
Es ist etwas ganz Praktisches, worauf ich hinaus will. In immer mehr Untersuchungen 
lesen wir: Immer mehr Kinder leiden unter Zuständen, die vor hundert Jahren als 
neurasthenisch oder nervös beschrieben wurden, die auch viel zu tun haben mit Angst, 
Erschöpfung, Niedergeschlagenheit, Verzagtheit! – Das ist nicht meine Meinung. Es gibt 
ganz neue Studien zum Beispiel von Krankenkassen, die jetzt Alarm schlagen. Es gibt 
sogenannte seriöse Stifungen bis hin zur ominösen Bertelsmann-Stifung, die diese Dinge 
bestätigen. Das ist Usus. Das ist Konsens. 
 
Wenn ich mir das anschaue, habe ich das Gefühl, wir müssen jetzt innehalten und uns alle 
darüber klar werden: was wollen wir für unsere Kinder wirklich? Wir müssen die Frage 
stellen: was brauchen unsere Kinder? Was heisst denn Förderung? Heisst Förderung, die 
Kinder bis zur Erschöpfung unter Druck setzen, damit sich die Synapsen gut ausbilden 
und man damit den IQ anhebt? Damit das Kind einen tollen Abschluß macht – ist das 
Förderung? Heisst Förderung so früh wie möglich die Ressourcen ausschöpfen? Heisst 
Förderung soviel wie möglich, so schnell wie möglich? Heisst Förderung, im Kindergarten 
schon die Kinder unterrichten, damit keine Entwicklungsfenster zufallen? Das ist auch so 
ein Mythos mit den zufallenden Entwicklungsfenstern. Jahrzehntelang hat man uns das 
um die Ohren gehauen, obwohl es gar nicht der Beobachtung des Lebens entspricht. Mein 
Freund Gerald Hüther erzählt immer gern die Geschichte von dem 80-jährigen Deutschen, 
der sich in eine 60-jährige Chinesin verliebt und binnen 1 1/2 Jahren Chinesisch lernt! 
Hüther sagt dazu: "Wissen Sie, das worauf es ankommt, das ist, dass das Herz aufgeht, 
ein Begeisterungsstrom da ist, und dann lernen Greise wieder wie kleine Kinder. Da fallen 
keine Entwicklungsfenster zu!" Natürlich sind wir im späteren Leben nicht mehr in der 
Lage, so unglaubliche geniale Lernleistungen zu erbringen wie ein kleines Kind. Trotzdem 
sind solche Halbwahrheiten - mit denen man uns da traktiert, damit wir glauben, wir 
müssen wie verrückt unsere Kinder fördern – schlimmer als ganze Lügen. So ist der 
Begriff des Förderwahns zum Glück in die Diskussion gekommen, und der Wind beginnt 
sich ein bisschen zu drehen in eine vernünftige Debatte unabhängiger Fachleute. 
Allerdings – was auch immer die diskutieren – auf der politischen Ebene wird die Sache 
immer weiter in die falsche Richtung voran getrieben.  
 
Doch genug der Kritik heutiger Zustände. Da es um das Wohlergehen unserer Kinder 
geht, ist es aber nötig, solche Dinge in aller Schärfe zu sagen. Es kommt letztlich auf 
jeden Einzelnen an, auf alle Eltern, auf jeden Lehrer, dass sich überall Bündnisse bilden, 
die sagen: wir wollen tatsächlich das Kindeswohl in den Mittelpunkt stellen! Wir wollen uns 
Gedanken darüber machen – und dazu möchte ich heute Abend beitragen: was ist denn 
tatsächlich dem Kindeswohl dienlich und zwar insbesondere dem, was zu tun hat mit der 
individuellen Entfaltung , also mit dem berühmten "Recht auf freie Entfaltung der 
Persönlichkeit", das in der Allgemeinen Menschenrechtserklärung festgelegt wurde? 
Dieses Recht wurde in der UNO-Kinderrechtskonvention von allen Altersgrenzen befreit – 
ein riesiger weiterer Schritt! Vorher galt dieses Recht nur für mündige Menschen. Man 



8  

hatte nie klar ausgesprochen, dass dies von Geburt an gilt. Zwar steht in der Erklärung der 
Allgemeinen Menschenrechte nicht: gilt erst ab 18 oder 21, aber es wurde stillschweigend 
so aufgefasst! Übrigens auch "in unseren Kreisen", da müssen wir schon auch ehrlich 
sein. Viele glauben, es sei Steinersche Menschenkunde, wenn man sagt; vor 21 ist noch 
gar kein ICH da, und deshalb sei die Freiheitsfrage noch nicht relevant. Frühestens ab 14 
Jahren könne man darüber sprechen. - Das sind alles unsinnige Dinge, die Rudolf Steiner 
nie gesagt hat! Das "Recht auf freie Entfaltung der Persönlichkeit" ist von Anfang an ein 
Grundrecht! Jeder Mensch, der das nicht wenigstens in seiner Kindheit ein bisschen 
erleben durfte – am besten in Fülle, kommt 'in Teufels Küche'. 
Wie ein Fanal steht die "Erklärung der allgemeinen Menschenrechte an der Schwelle zur 
Neuzeit! Und in der UNO-Kinderrechtskonvention steht ganz klar: das Recht auf freie 
Entfaltung der Persönlichkeit gilt von Geburt an! Alle Staaten haben das ratifiziert!  
Was bedeutet das?  
Es widerspricht diesem Grundrecht, wenn das Kind unter dauernder Aussensteuerung 
steht zu Zwecken der Förderung: morgens Schule, dann Nachhilfe, danach eine halbe 
Stunde schlafen, dann Hausaufgaben, dann zum Förderunterricht,  Geigenunterricht und 
dies und das....dann noch zu Herrn Köhler in die Therapie, weil dieses ganze Programm 
das Kind so überfordert, dass es auch noch eine Therapie braucht!  Wir müssen ganz klar 
festhalten: das widerspricht der UNO-Kinderrechtskonvention! 
Jetzt haben wir auch noch den nächsten Schritt erlebt: das ist das Gesetz zum Schutze 
behinderter Menschen. Was in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte festgelegt 
ist, wird jetzt erweitert auf alle Menschen d.h. auch auf beeinträchtigte Menschen, 
behinderte Menschen unabhängig vom Grad ihrer Beeinträchtigung und Behinderung. Das 
gilt also auch für die demenzkranke Großmutter, für Psychiatriepatienten, für schwer-
mehrfach behinderte Menschen! Das sind grosse Menschheits-Intuitionen – zu sagen: 
diese Menschen haben genauso wie wir sogenannten Normalen ein Recht auf freie 
Entfaltung ihrer Persönlichkeit im Rahmen ihrer Möglichkeiten. Und wir müssen alles tun, 
ihnen dabei zu helfen! Dies wirklich zu leben stellt uns vor eine ungeheure 
Herausforderung. 
 
Jetzt stehen hier also an der Schwelle zum 21.Jahrhundert diese drei Paukenschläge, 
diese grossen menschheitlichen Intuitionen. Bis wir sie umgesetzt haben, vergehen 2000 
Jahre! Die Fehler fangen schon im Denken an. Wir sind in unserem Denken diesen 
Ansprüchen noch gar nicht gewachsen.  
Als erstes müsste man sich darüber klar werden, dass diese Persönlichkeit, die sich da 
frei entfalten dürfen soll, kein Mythos ist!  - Damit stehen wir mitten in der philosophischen 
und soziologischen und (natur)wissenschaftlichen Debatte unserer Zeit. Die will ich hier 
nicht führen. Das mache ich auf anderen Parketten. In einem Kreis von Philosophen, 
Erkenntnistheoretikern, Naturwissenschaftlern  befassen wir uns zum Beispiel im 
Hardenberg Institut in Heidelberg mit der Frage: Was ist das ICH? Wie kann man 
argumentativ denen entgegentreten, die sagen: das ICH ist eine Illusion oder eine 
Abspiegelung des Gehirns, ein kleines Kind hat kein ICH, und deshalb ist es 
anthropologischer Unsinn, von der Freiheit des Kindes zu reden. Das sind alles Mythen 
aus idealistischen Zeiten – so argumentiert heute das Gros der Wissenschaft. 
Zum Glück gibt es wieder vermehrt auch Zusammenhänge, die sagen: Moment mal! Wenn 
die Recht hätten und wir dem nicht entgegentreten, würde das ja heissen, dass die UNO-
Kinderrechtskonvention Makulatur ist! Denn die geht von einem ICH aus, das sich 
ausfalten will von Anfang an. Ist die UNO-Kinderrechtskonvention also 
unwissenschaftlich? Widerspricht sie anthropologischen Forschungsergebnissen der 
neueren Zeit? Sind wir, wenn wir auf die Welt kommen – wie Francis Krick gesagt hat – 



9  

nur ein Bündel Neuronen? Alles Andere seien Sachen, die sich in energenten Sprüngen 
danach ereignen und uns das Gefühl geben, wir hätten ein ICH, wir seien geistige freie 
Wesen! Oder gilt immer noch, dass das geistige Selbst, die Kernidentität, das 
Tiefensubjekt, das höhere Selbst – wie immer man das nennen will – ein Ereignis ist in der 
menschlichen Biographie, das man bezeichnen kann als Initialzündung der ganzen 
Lebensgeschichte? Als das erste Entscheidende, ohne das alles andere nichts wäre? Und 
das schlechterdings Geheimnisvolle, das mit den gewöhnlichen denkerischen Mitteln und 
auch mit den Sinneswerkzeugen, die wir haben, nicht zu greifen ist? Gibt es dieses 
Geheimnisvolle? Diese Frage ist in einem Abendvortrag nicht zu klären. Es ist zu 
kompliziert. Ich möchte heute Abend nur darauf aufmerksam machen, vor welchen 
Herausforderungen wir stehen, denen wir nicht ausweichen können.  
Die Menschen, welche leugnen, dass es dieses geistige Selbst gibt, das sich frei entfalten 
will, die werden sehr sehr stark. Die meisten Menschen, die heute unser Bildungssystem 
bestimmen, glauben nicht daran, dass es das gibt. Übrigens auch Menschen, die wir 
hofieren: Zur Zeit ist der Ulmer Hirnforscher Manfred Spitzer unterwegs in der Waldorfwelt. 
Er ist ein knallharter Determinist! Er leugnet gnadenlos, dass es so etwas wie Geist und 
Seele wirklich gibt. Er ist gegen Fernsehen und da geht Vielen schon das Herz auf. Und er 
ist an der Stelle sehr verdienstvoll. Aber lesen Sie seine Bücher richtig! 
 
Wir haben also auch auf der Erkenntnisebene etwas zu klären. Das ist nicht unwichtig! 
Viele meiner Freunde sagen: Ach, Henning, hör doch auf mit dem ganzen Kopfkram! Wir 
machen das schon aus dem Bauch alles richtig und darauf kommt es doch an! Doch ich 
sage: Vorsicht! Vorsicht! Als Choleriker kann ich aus dem Bauch heraus gut und gern 
jeden Tag dreimal "eins in die Fresse hauen". Der Bauch ist kein sicherer Führer, vorallem 
nicht mit Kindern. - Dann machen wir es eben mit dem Herzen, dann brauchen wir den 
Kopf nicht! Doch! Den brauchen wir! Weil sonst Leute, die ihn genial benutzen, mehr und 
mehr das Sagen haben und alles dirigieren!  
Erkenntnisarbeit gehört unbedingt dazu, menschenkundliche Arbeit, wie sie auch Rudolf 
Steiner auf vorbildliche Weise geleistet hat. Was dieser Mann da getan hat, welche 
Eiswüsten er durchwandert hat, bevor er zu solchen Begriffen kam. Er hat ja nicht einfach 
gesagt: Da inkarniert sich ein ICH, trallala wie schön! Ganz gewiss und das fühle ich doch, 
dass das wichtig ist!  Rudolf Steiner wusste: wir müssen auch eine Erkenntnisschule 
begründen, in der Menschen sich in der Welt zusammenfinden in einer Hochschule für 
Geisteswissenschaft, wo diese Fragen klar durchdacht werden. Das ist eine Forderung der 
Zeit, sonst wird das alles mit den Herzenskräften nichts werden. - Hier haben wir einen 
Kampf zu führen. Er muss allerdings mit dem Herzen geführt werden. Das ist schon klar. 
 
Jetzt kommen wir zurück zu dem Begriff der individuellen Förderung, den es von Grund 
auf zu klären gilt. Die erste Frage ist: Was heisst den individuell?  
Ich blende einmal kurz zurück in die Geschichte der Pädagogik. Die neuzeitliche 
Pädagogik fängt eigentlich mit einem grossen Wurf nach vorne an: Was wir heute 
Reformpädagogik nennen oder Pädagogik vom Kinde aus, das war der Anfang. Ich meine 
damit nicht die Antike oder die Klosterschulen des Mittelalters. Ich meine den neuen 
Impuls, der in der ausklingenden Renaissance auftritt. Da gibt es im 15.Jahrhundert den 
Comenius. Wer sich für Pädagogik interessiert, sollte Comenius mal lesen. Er wird 
staunen und zum Teil denken, er liest Montessori oder Steiner. Er sagt zum Beispiel: "Die 
von Christum uns an Kindes statt Gegebenen haben wir so in das Leben hineinzuführen, 
dass sie an unserem Vorbild und Beispiel heranreifen zu grossen schöpferischen Taten." 
Sie denken vielleicht jetzt: es kann doch nicht jedes Kind ein grosser Dichter oder 
Komponist werden. Das ist ein Denkfehler. Grosse schöpferische Taten können auch ganz 



10  

kleine, unscheinbare Momente sein nach dem Prinzip: "Der Flügelschlag eines 
Schmetterlings kann einen Orkan auslösen." Comenius hatte völlig recht. Rudolf Steiner 
drückt es so aus:  Was erfordert es in der Kindheit, um im späteren Leben die wirkliche, 
lebendige, schöpferische Denktätigkeit des Menschen zur vollen Blüte zu bringen? Da 
meint man, Comenius spricht.  
Seinen Gedanken, dass die Kinder uns sozusagen an Kindesstatt übergeben sind, kann 
man verwerfen, ihn als Bild nehmen oder als etwas sehr Reales. Das überlasse ich jedem 
Einzelnen. Doch dass sie sozusagen nicht "unsere" Kinder sind, dass man mit ihnen eine 
Aufgabe empfängt und etwas Höheres im Spiel ist, das fühlt man schon, wenn man ein 
kleines Kind empfängt. Da muss man nicht Christus sagen, dafür kann man alle möglichen 
Formulierungen finden. Wer einem kleinen vorbehaltlos in die Augen sieht, der spürt, dass 
hier etwas Grosses passiert, das wir nicht verstehen.  
Rudolf Steiner drückt das so aus: von der geistigen Welt bekommen wir etwas anvertraut, 
eine Aufgabe, die dort in der geistigen Welt bis zu einem bestimmten Punkt von höheren 
Wesen erfüllt wurde. Und nun sind wir diejenigen, die das weiterführen dürfen. Bei Steiner 
kommt auch immer wieder der Grundgedanke, dass es unsere eigentliche Aufgabe ist, die 
Kinder so zu begleiten, dass "ihr Geist in voller Freiheit aufblühen kann" – so heisst es 
wörtlich. Oder ein anderes Mal: ..."dass sich im späteren Lebensalter die schöpferische 
Denktätigkeit zu voller Blüte entwickeln kann."  Das sind Steinersche Formulierungen für 
den pädagogischen Auftrag, die uns der Sache schon viel näher bringen. Das mit dem 
"Aufblühen der schöpferischen Denktätigkeit" findet man in einem christologischen Vortrag 
über das Lukas-Evangelium. Das ist natürlich herrlich, denn Steiner sagt dort: wenn wir 
wirklich das Richtige tun wollten, dann dürften wir die Kinder bis zum 10. / 11.Lebensjahr 
gar nicht mit den Dingen behelligen, die heute Schulgegenstände sind! Dann müssten wir 
die Kinder bis zu diesem Alter ganz beim Spielen belassen! Dann kommt noch ein 
herrlicher Zusatz, den ich furchtbar gerne überall erzähle. Er sagt nämlich: bei manchen 
Kindern stellen die Götter ein Experiment an. Wenn Sie einem Kind begegnen, das sogar 
beim Hineinfinden in die Schule ganz beim Spiel bleibt, immer nur spielen, spielen, dann 
denken Sie daran, dass hier vielleicht die Götter ein Experiment machen (wörtlich). 
Denken Sie daran, dass hier etwas im Spiel ist, das einfach nur unsere Ehrfurcht, unsere 
Achtung verdient, das Sie gar nicht antasten dürfen. Denn hier will sich etwas vorbereiten, 
das erst viel viel später aufblühen wird! 
Wir bemerken, bei Comenius und Steiner: das ist  e i n Geist! Und dann tritt ein Widerpart 
des Comenius auf, August Hermann Francke, ein Pietist, ehedem ein berühmter Mann. 
Dieser Francke widerspricht Comenius. Die Sache mit dem Christus und den 
übergebenen Kindern, welche wir zu hüten und zu pflegen haben, gefiel Francke 
überhaupt nicht. Er hat gesagt, das sind wilde, ungezügelte Wesen, bar jeden sittlichen 
Vermögens. Die müssen wir von morgens bis abends überwachen. Das steht wirklich drin 
bei Francke – und in manchen neueren Bestsellern auch! Um dieses wilde Ungestüm zu 
zügeln, muss man sie einer strengen sittlichen Zucht unterwerfen! - Francke und 
Comenius sind die ersten beiden grossen Gegenspieler in einem Geisteskampf, der bis 
heute immer weitergeht.  
Nicht lange dauert es, dann kommt Heinrich Pestalozzi. Sie kennen das alle: "mit Kopf, 
Herz und Hand". Aber noch interessanter ist, dass Pestalozzi sagt: mit jedem Kind kommt 
etwas zur Welt, ein innerer Keim, den nennt er den sittlichen Keim. Und er sagt: Dieses 
Geheimnis, dieser innerste, sittliche Keim will sich in grösst möglicher Freiheit unter 
unserem Schutze entfalten! Interessant ist, dass er von einem sittlichen Keim spricht. Auch 
Pestalozzi zu lesen ist interessant, wenn man Steiner kennt: weil man wiederum bemerkt: 
das sind Zusammenhänge. Das sind über die Geschichte hin Netzwerke von Menschen, 
die aus demselben Geist sprechen. Da finden Sie bei Steiner Stellen, gerade über 



11  

Moralerziehung, wo er genau dasselbe sagt: das, was sittliche Kraft, moralisches 
Verständnis, soziale Kompetenz werden will im späteren Leben ist etwas, das in jedem 
Kinde schlummert und geweckt werden will – aber niemals anerzogen werden kann! Das 
ist der Grundgedanke von Pestalozzi, nur sehr viel deutlicher und sehr viel strenger 
ausgeführt. Moralische "Erziehung" ist Widersinn schlechthin. Denn das Kind trägt in sich 
den Impuls zum Guten, wenn auch angefochten von anderen Impulsen. Wir müssen durch 
unser Beispiel, unser Vorbild dem Kind die Möglichkeit geben, seiner innerlichen, 
nachahmenden Geneigtheit zum Guten zu folgen! Wir dürfen nicht dem Bild erliegen, wir 
müssten das Kind von aussen prägen und formen. 
Es ist interessant zu bemerken, wie lange in der Geschichte diese Prozesse laufen, in 
denen wir heute stehen. Pestalozzi bekommt gleich wieder einen Gegenspieler: Johann 
Friedrich Herbart. Das ist der Mann, der vorallem bis heute die Schulpädagogik prägt. Er 
hat durchschlagenden Erfolg. Herbart redet wieder – genau wie Francke 100 Jahre früher 
- wir müssen die Kinder einem strengen Regiment unterwerfen! Denn am Anfang des 
Lebens sind ungezügelte Leidenschaften im Menschen, die alles beherrschen. Wenn wir 
diese ungezügelten Leidenschaften, diesen Willen nicht brechen, dann werden die Kinder 
zu Tyrannen. Mit Herbart kommt also diese ganze Tyrannengeschichte auf, die dann durch 
die nächsten 200 – 250 Jahre sich durchzieht. Mal ist es leiser, mal lauter um den 
kindlichen Tyrannen. Friedrich Herbart ist auch die Quelle dessen, was heute Michael 
Winterhoff schreibt. Es ist dasselbe Menschenbild. 
In dem anderen Menschenbild der Linie Comenius – Pestalozzi – auch Rousseau kann 
man dazu nehmen – Rudolf Steiner – Maria Montessori – Janusz Korczak und viele 
andere, finden Sie immer in der einen oder anderen Weise die Bestätigung, dass es eine 
dritte Kraft gibt zwischen Vererbung und Umwelt. Und diese dritte Kraft ist das ganz und 
gar Eigene des Menschen, das er mit zur Welt bringt. Und diese Kraft muss die 
entwicklungsleitende Kraft sein, damit der Mensch sein Glück findet und er sich zu seinen 
wirklichen Möglichkeiten vorarbeiten und sich wirklich entfalten kann. Immer finden Sie 
Hinweise auf dieses geheimnisvolle Dritte. Maria Montessori, die ja sehr wissenschaftlich 
dachte und grossen Wert darauf legte, sagte: Es gibt ein Geheimnis am Kinde, das ganz 
ihm allein gehört: wir müssen in scheuer Ehrfurcht zurücktreten, mit vornehmer 
Zurückhaltung dem  Kinde begegnen, wissend um dieses Geheimnisvolle, wissend um 
dieses Ich-Rätsel. Steiner hat wörtlich gesagt: die pädagogische Grundhaltung soll 
Ehrfurcht vor dem Kinde sein.  
 
Ich behaupte ja nicht, dass ich dauernd vor den Kindern Ehrfurcht habe, die mir gebracht 
werden. Das wäre vermessen. Aber mir ist immer klar, dass ich es müsste. - Und was 
machen wir in der Pädagogik? Wir jammern immer, dass die Kinder keine Ehrfurcht mehr 
vor uns haben! Das ist doch merkwürdig! Was geschieht, wenn wir diesen Punkt einmal 
wiederentdecken, den Steiner da meint, den Montessori da meint, auf den Pestalozzi 
verwies: dass wir es zu tun haben mit etwas, das eigentlich unser Fassungsvermögen 
übersteigt, das in gewisser Weise viel grösser ist als wir. Dann entsteht eine gesunde 
Ehrfurcht und Demut in uns vor dem Rätsel des Kindes. Wolfgang Bergmann, einer der 
besten Leute, die wir in den letzten Jahrzehnten hatten, hat in seinen Werken kurz vor 
seinem Tod immer wieder gesagt: Wir brauchen Demut vor den Kindern. Das ist sein 
Vermächtnis. Er wurde in seinen letzten Jahren immer christlicher, und deswegen kann 
man sich schon trauen, dieses Wort zu verwenden. Man hat in Wolfgang Bergmann einen 
grossartigen Bündnisgenossen.  
Ich will auf etwas hinaus, das zu tun hat mit einem tiefen Ergriffensein, mit einem Erlebnis, 
das – wenn wir es haben – uns sofort wegbringt von dem Wahnsinn, wir hätten da so eine 
kleine plastizierbare Masse vor uns, an der wir 18 Jahre lang herumformen müssen, damit 



12  

überhaupt ein Mensch daraus wird! Dieser Teufel sitzt uns doch allen in den Köpfen, 
spätestens wenn es schwierig wird. Da fehlt etwas. Es fehlt eine Grundwahrnehmung, 
sonst kämen wir gar nicht auf solchen Unsinn. 
 
Man sieht also, die Geschichte der Pädagogik teilt sich in einen Strom, wo die Denker eine 
bestimmte Schlüsselwahrnehmung am Kind hatten und die anderen nicht. Das ist der 
eigentliche Grund, warum die Einen so denken und die Anderen so. Auf diese 
Schlüsselerfahrung wird es ankommen. Es wird also darauf ankommen, dass wir uns 
vorwärts arbeiten auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie, aber auch üben noch auf anderen 
Wegen, wirklich mit unserem erkennenden Fühlen heran zu kommen an den Punkt, an 
dem etwas geschieht von Angesicht zu Angesicht mit einem Kind. Nur das wird uns 
endgültig heilen von diesem Unsinn der Formungspädagogik, die  glaubt, von aussen 
irgendetwas herumerziehen zu können, zu sollen, zu müssen an einem Kind. Die 
pädagogische Frage ist also eine Wahrnehmungsfrage!  
Ich will aber sicher nicht wieder auf die alte antiautoritäre Geschichte hinaus, dass man 
Kinder einfach lässt. Man sollte die antiautoritäre Pädagogik nicht verteufeln. Wer sagt 
"pfui antiautoritär!" hat nie eine Zeile von Alexander S.Neill gelesen. Das sind nämlich 
großartige Werke und gar nicht soweit weg von dem, was wir hier im Waldorfbereich 
wollen. Auf der anderen Seite gab es aber schon Idioten, vorallem in Deutschland. Neill 
hat einmal gesagt: die deutschen Studenten haben aus meinem Impuls etwas gemacht, 
da stehen mir die Haare zu Berge! Neill persönlich hat das gesagt. Ich war damals mitten 
drin in dieser Kinderladenszene: Wir haben halt Kaffee getrunken und die Kinder haben 
rumgesaut in den Räumen und gebrüllt und sich geprügelt und was weiss ich. Und man 
hat immer gesagt, man darf die Kinder nicht stören, man muss sie ihren eigenen Kräften 
überlassen. - Das war nichts als Bequemlichkeit! Und dann noch mit einem Joint in der 
Hand! Ich habe schnell gemerkt: das ist doch Käse. Da wurden Babys zu Rockkonzerten 
mitgenommen und lauter solcher Wahnsinn. Das ist natürlich nicht das, was ich will! Aber 
einen im richtigen Sinne verstandenen antiautoritären Impuls habe ich schon. 
 
Kommen wir zurück zur Förderung. Die Rede ist ja immerzu von individueller Förderung, 
genauer: dass der Unterricht differenziert werden müsse, um der Vielfalt individuell 
verschiedener Kinder gerecht zu werden. Das steht überall, auch in den Studien der 
Bertelsmann-Stiftung. Ich sage immer: Vorsicht, wenn Bertelsmann-Stiftung drauf steht! 
Die meinen nämlich mit "individuell" genau das Gegenteil! Ich will das kurz zeigen: Da 
sollen z.B. im Kindergarten diese vorgedruckten Verlaufsbögen ausgefüllt werden, über 
jedes einzelne Kind. Das ist eine Kultur der akribischen Beobachtung der Lern- und 
Entwicklungsschritte und des Verhaltens der Kinder. Alles wird genau protokolliert! Ja, ich 
spreche darüber, wie man heute individuelle Förderung macht! Stellen Sie sich vor, das 
würde Ihnen passieren. Ihre Vorgesetzten protokollieren, um das an irgendwelche Stellen 
weiterzureichen, jeden Huster von Ihnen, jeden Stolperer, jede Ungeschicklichkeit, jede 
Blässe. Da sind Leute, die schreiben das alles auf, die klopfen immer und machen dann 
so Versuche mit Ihnen: machen Sie doch mal das – aha!  Ich glaube kaum, dass hier 
jemand sitzt, der sagt: "Ist doch gut, dann merken sie gleich, wenn mit mir etwas nicht 
stimmt, und dann ruft der Chef ein paar Experten und die geben mir Förderstunden! Ist 
doch wunderbar!" Die Absurdität des Ganzen merkt man sofort, wenn man sich als 
Erwachsener einmal in diese Lage versetzt. - Aber mit den Kindern können wir es ja 
machen, es sind ja bloss Kinder! Es ist eine gruselige, beklemmende Vorstellung, die 
ganze Zeit ausgeforscht zu werden. Das hat etwas von Stasi. Doch man denkt dann: die 
Kinder bekommen das ja nicht mit. Es sind kleine Kinder, die kriegen alles mögliche nicht 
mit. - 



13  

Das sind die Irrtümer, die man erst einmal beiseite räumen muss. Die Kinder sind genau in 
der Lage, über welche Sie  gerade gelacht haben! Wären Sie als Erwachsener in dieser 
Lage, würden Sie heulen! Denn das macht innerlich krank. Die Kinder können das noch 
nicht rationalisieren, aber sie haben dauernd ein unangenehmes Gefühl. Das liegt in der 
Luft, das prägt die Beziehung. Es sind richtige Irrwege, welche unter der Überschrift 
"individuelle Förderung" eingeschlagen worden sind. Jede noch so geringfügige 
Abweichung von irgendeiner fadenscheinigen Erwartungsnorm wird protokolliert.  Es ist 
schon dem Lehrer gegenüber , der die Kinder 2 Jahre hatte, eine Frechheit, dass man 
selbstverständlich davon ausgeht, dass er es nicht merkt, wenn Kinder in seiner Klasse 
Hilfe brauchen. Nein, da müssen jetzt die Fachleute anrücken, Fremde, die womögllich die 
Kinder noch nie gesehen haben, und checken die Kinder durch mit irgendwelchen Tests, 
damit sie Dinge finden, die dem Lehrer noch gar nicht aufgefallen sind. Das sind oft kleine 
Dinge: zum Beispiel kleine motorische Ungeschicklichkeiten. Das alles sind Symptome 
eines bestimmten Geistes, der sich unter dem Begriff Förderung einschleicht.  
Was hat denn das mit Förderung zu tun? Das ist doch Korrektur oder Reparatur, aber 
wirklich keine Förderung, die mit der Individualität des Menschen rechnet. Ist das wieder 
dieser Strom von Menschen, die eine gewisse Schlüsselerfahrung n i c h t  hatten? 
Übrigens eine Schlüsselerfahrung, welche die Verfasser der neuen Gesetzgebung zum 
Schutze behinderter Menschen gehabt haben müssen. Sie lässt auch diese heutige Art 
von Testerei als etwas Unsinniges erscheinen. Ich will ja gar nicht sagen, dass wir diese 
ganzen Testereien von heute auf morgen wegschmeissen sollen. Es gibt Viele, die haben 
im Moment noch nichts anderes. Es ist sozusagen das Einzige, was ihnen zur Verfügung 
steht. Man muss nur innerlich spüren: das kann es noch nicht sein! Was ich hier mache, 
gibt mir doch überhaupt keinen inneren Zugang zu den Kindern. Darauf käme es aber  
eigentlich an! Ich bin ja schon zufrieden, wenn Menschen sagen: "Ich mache den 
HAWIEtest ab und zu. Ich werde aber dieses dumme Gefühl nicht los, dass das noch ein 
falsches Prinzip ist, das wir irgendwann hinter uns lassen müssen". Diese Tests sind wie 
Krücken oder eine Sehhilfe, weil ich alleine noch nicht sehen kann. Aber es ist eine 
Sehhilfe, die das eigentlich Wesentliche nicht zeigt, sondern mich auf Nebensächlichkeiten 
verweist. Wir müssen uns klar sein, dass wir uns darüber hinaus andere Qualitäten 
erringen müsssen. Das hat alles nichts mit individueller Förderung zu tun, obwohl es in 
dieser oder jener Hinsicht möglicherweise wichtig sein mag.  
Wenn wir den Begriff individuelle Förderung untersuchen, gehört immer dazu wegzutun, 
was nichts damit zu tun hat. Darum geht es mir. Mit individueller Förderung hat nichts zu 
tun dieses "Bespitzeln der Kinder" mit dem Ziel, jede geringfügige Abweichung von einer 
fiktiven Erwartungsnorm schleunigst zu korrigieren. Mit anderen Worten: was jetzt im 
Moment unter "individueller Förderung" verstanden wird, ist das genaue Gegenteil! 
Individuelle Förderung steht meistens drüber, wenn man Abweichungen vom Durchschnitt 
aufspüren will, um sie sofort zu korrigieren. Das diabolische ist, dass der Begriff 
"individuelle Förderung" jetzt besetzt ist von Kräften, die genau das Gegenteil meinen, 
nämlich: Normalisierung! Das ist Schwindel! 
 
Jetzt möchte ich übergehen zu dem, worauf es ankäme in der Zukunft, damit wir auf diese 
Gehhilfen, die eigentlich keine sind, nicht mehr angewiesen sind. Das ist ein bisschen 
Utopie, aber wir stehen an einer Schwelle, wo wir gerade im Pädagogischen jetzt die 
Utopien dringend wieder brauchen. Es müssen Utopien sein, bei denen man das Gefühl 
hat: es mag noch weit sein, aber man kann morgen anfangen, kleine Schritte in die 
richtige Richtung zu tun. 
Den meisten von Ihnen bin ich ja nicht ganz unbekannt. Ich habe ein grosses inneres 
Problem mit diesem defektorientierten Blick auf die Kinder. Ich meine, dass der 



14  

Fehlerfahnungsblick uns immerfort davon abhält, auf Schatzsuche zu gehen und das Gold 
in den Kindern wahrzunehmen. Wenn man einfach einmal die Sache umdreht – das ist ein 
Übungsweg -, dann ist man schon einen grossen Schritt voran gekommen. Wenn man 
also sagt: ich will erst einmal die Schönheiten, Stärken und Kompetenzen des Kindes 
wirklich sehen, nicht nur als Fußnote, sondern sie in den Vordergund meiner 
Wahrnehmung holen. Dann kann man im zweiten Schritt darüber reden: was geht noch 
nicht so gut, wie kann ich hier helfen. Das wäre schon ein Riesenschritt!  
Ich meine, man muss überhaupt aufpassen mit der Vorstellung, ein Mensch könne defekt 
sein. Wenn ich sehr weit gehe, habe ich ein grundlegendes Problem, überhaupt so etwas 
zu denken. Das kann mancher als Belästigung empfinden, weil man im Denken das 
Unterste zuoberst kehren muss. Da sind wir noch nicht. Wir denken immer noch, es gibt 
so etwas wie eine "formale Gesundheit". Wenn ich Sie aber fragen würde, was ist 
Gesundheit, könnte kaum einer etwas anders als Gestammel herausbringen. Eigentlich 
wissen wir es nicht. Aber wir gehen davon aus, dass wir wissen, was Gesundheit ist, und 
wer in dieses Raster nicht passt, ist irgendwie deformiert oder gestört oder so. Da sind wir 
halt noch. Da sind wir vielleicht in 500 Jahren nicht mehr, wenn es gut läuft. Vielleicht 
sagen wir zu einem behinderten Menschen dann nicht mehr behindert. Ich habe 
manchmal solche Visionen: es wird eine Zeit kommen, wo das kein Mensch mehr über die 
Lippen bringt zu sagen: ich, der Nichtbehinderte sage zu dir: du bist behindert! Das wird 
uns einmal als völlig absurd erscheinen. Doch das ist Zukunftsmusik. Bleiben wir bei dem, 
was schon möglich ist. 
Das erste wäre also, dass wir in der Betrachtung der Kinder nicht das Motiv haben, in 
erster Linie ihre Schwächen, Fehler und korrekturbedürftigen Dinge festzustellen. Da 
hätten wir völlig andere auszufüllende Bögen! Das wären Bögen, in denen ganz andere 
Dinge seitenlang beschrieben würden, zum Beispiel: was kann das Kind. Es ginge nicht 
darum, was kann es gut oder schlecht, sondern einfach: Was tut das Kind! Wie bewegt es 
sich? Wie spricht es? Wie klingt dieses Kind? Was hat es für einen Stil? Und man würde 
merken: das Qualitätive zu beschreiben, das Besondere d i e s e s Kindes – ganz 
unabhängig davon, ob es mir gefällt oder ob das normal oder unnormal ist – das geht mit 
solchen Bögen überhaupt nicht! Man könnte also versuchen, solche standardisierten 
Bögen zu entwickeln, wo man nicht nach Schwächen und Fehlern und Defekten fragt, 
sondern: Wen habe ich vor mir? Ganz viele Fragen würde man da auflisten, auch die 
Geschichte des Kindes betreffend: Wie spielt das Kind? Welches war sein erstes Wort? An 
welchen Baum erinnert mich seine Gestalt? Was ist das Besondere seiner Bewegungsart? 
Usw.  
Ich bringe immer wieder gerne das Beispiel von den Kindern, die "füsslig" gehen, wo ja 
heute die Pädagogen einen Stich bekommen. Man hat auch zu mir immer gesagt: "Heb 
deine Füsse ordentlich! Schlurf nicht!" Dann habe ich als Kind immer geguckt: Was haben 
die nur? Ich habe einfach nicht verstanden, was die haben, warum ich die Füsse heben 
soll! Später begegnete mir das wieder in der Kinderbesprechung einer Waldorfschule. Da 
schaute man auch nur an, was mit einem Kind nicht stimmte. Ein Lehrer stand auf und 
sagte: ich will Ihnen mal vormachen, wie der geht. Ich war der Gesprächsmoderator und 
fragte: Was schliessen Sie daraus? - Es liegt eine Willensschwäche vor! Ein Anderer 
meinte: Eine Ichschwäche könnte man vielleicht auch sagen! Ich habe sie dann ein wenig 
geärgert und gefragt: "Wieso denn? Wie kommen Sie darauf? Gehen Sie mal innerlich mit! 
Wenn ich Sie jetzt frage: warum Willensschwäche oder Ichschwäche – dann wissen Sie es 
nicht, wenn Sie ehrlich sind. Das sind Denkatomatismen. Das muss kein Zeichen von 
Willenschwäche sein. Das kann auch etwas ganz Wunderbares sein! - Ich kannte den 
Jungen, um welchen es ging: Er hat ein ganz grosses Bedürfnis, dass er den Kontakt zum 
Erdboden nicht verliert. Das ergibt sich aus der Betrachtung des Kindes. Er ist einer, wenn 



15  

er nicht aufpasst, dann fliegt er in den Himmel davon. Und aus diesem Grund, so paradox 
es klingt, kommt er uns jetzt schwerfällig vor. Er muss der natürlichen Schwerkraft noch 
etwas hinzufügen, deshalb geht er sicherheitshalber immer so. Aber das hat mit 
Willensschwäche nichts zu tun. Ich finde das auch tapfer, wie der sich da hält, denn 
eigentlich will er immer springen." - "So hatten wir das ja noch gar nicht angesehen!". Jetzt  
hatten wir eine Sichtweise, die nur charakterisierte statt gleich eine Schwäche oder einen 
Defekt zu unterstellen. Jetzt hatten wir ein Bild. Es ist ja nicht schlimm, wenn ein Kind eine 
Wesensart hat, die davonfliegen möchte. Es ist sogar etwas Entzückendes. In diesem Fall 
hat das auch allen eingeleuchtet. 
An diesem Beispiel verstehen Sie, worauf ich hinaus will. Wenn wir die Kultur der 
Kinderbeobachtung verwandeln wollen – ich bin z.Z. der Einzige, der daran arbeitet – 
haben wir noch einen weiten Weg. Ein Grundgesetz wäre erstmal, dass wir lernen, 
tatsächlich auf die Besonderheiten des Kindes hinzuschauen ohne zu bewerten. Dann 
erleben wir innerlich, wie aus dieser Unvoreingenommenheit Bilder auftauchen, 
insbesondere wenn man ein Kind gut kennt. Dieses genaue, nicht bewertende Hinschauen 
ist eine Qualität, die uns intuitionsfähig macht. Das muss man einfach erleben. Es ist eine 
Intuitionsfähigkeit erster Stufe. Es gibt noch viel höhere Stufen, wo uns innerlich Bilder 
erscheinen wie zum Beispiel: dieses Kind muss die Schwerkraft verstärken. Man hat 
plötzlich ein Bild als könnte man ein klein bisschen hinter die Kulissen sehen. Und 
vorallem: man versteht etwas! Man hat nicht nur eine blöde Diagnose, man versteht 
etwas! Eine Grundgeste des Kindes hat man plötzlich verstanden. 
Jetzt ist allerdings die Schwierigkeit: kann man Bögen machen mit vorformulierten Fragen 
für solche Beobachtungen? - Ich habe das vor vielen Jahren in der Filderklinik mit einem 
Kinderarzt zusammen probiert: einen Fragebogen auszuarbeiten, der das Qualitative 
hervorhebt und nicht all diese Äusserlichkeiten. Daran sind wir gescheitert und haben 
gesagt: eigentlich müsste man in den Pädagogenausbildungen eine Kultur anregen, auf 
eine angemessene Art die Kinder zu beschreiben, die nicht dieses Formalisierte hat. Es 
müsste eine Art von Poesie sein in der Anschauung. Man braucht einen anderen Blick, 
den Rudolf Steiner "die Andacht zum Kleinen" nennt im Heilpädagogischen Kurs. Dafür ist 
auch eine Haltungsänderung nötig. Wer diesen Weg versucht, schreibt dann Berichte über 
Kinder, die sind tausendmal aufschlußreicher als Verlaufsbögen und Testergebnisse. Es ist 
wirklich frappierend, wenn man beides hat! Sie sehen sofort: hier ist etwas über das Kind 
gesagt, dort nur Äusserlichkeiten, die mich überhaupt nicht in Verbindung bringen mit dem 
Wesen dieses kleinen Menschen. - Das wäre eine erste, ganz wichtige Sache, um der 
Individualität eines Kindes ein Schrittchen näher zu kommen.  
Ich nannte das vorhin Intuition – der Begriff ist genau genommen nicht ganz richtig. So wie 
Rudolf Steiner die Begriffe verwendet, ist es eine erste Stufe der Imagination, um die es 
hier ging. Der Begriff Intuition wird im allgemeinen Sprachgebrauch undifferenzierter 
verwendet als bei Rudolf Steiner, der unterscheidet zwischen Imagination, Inspiration und 
Intuition. Danach hätten wir es hier mit einer ersten Stufe des imaginativen Vermögens zu 
tun, deshalb sagte ich auch: es treten innere Bilder auf. Steiner sagt, wenn man das 
weiterentwickelt, kann man an einen Punkt kommen, wo das Kind lebhaft in  einem 
ersteht. Dafür muss ich lernen so hinzuschauen, dass das Kind nicht beobachtet wird. Es 
ist eine anteilnehmende, tief interessierte Wahrnehmung des anderen Menschen. Wenn 
ich dem näher komme, kann es passieren – so Steiner -, dass der Andere als Bild in 
meiner Seele ersteht. Das ist dann nicht mehr nur ein äusseres Bild. Es ist ein Bild, das 
mir vom Anderen etwas von seinem Wesen, von seiner Grundgeste als Mensch enthüllen 
kann. Das ist eine Anregung für die Pädagogenausbildung, viel mehr Gewicht auf solche 
Dinge zu legen. Ich weiss, dass auch im wissenschaftlichen Bereich diskutiert wird: was ist 
die richtige Art der Kinderbetrachtung. So ganz allein sind wir also nicht in diesen Dingen.  



16  

 
Zum Schluß möchte ich noch einige Zentralbegriffe bringen, die uns Hinweise geben 
können darauf, was in einem richtig verstandenen Sinne "Begleitung der kindlichen 
Individualität" bedeutet. Ich habe das Wort  Förderung durch Begleitung ersetzt, aus einem 
ganz bestimmten Grund: Bei diesem ICH-Pflänzchen, von dem die grossen Pädagogen in 
der spirituellen Linie immer gesprochen haben und bis heute sprechen, haben wir es mit 
etwas ungeheuer Zartem, Verletzliche zu tun. Hat man erste Wahrnehmungen davon, wird 
man nicht nur sagen, da haben wir ein Geheimnis. Man wird auch sagen: wir haben da 
etwas in einem solchen Maße schützens- und behütenswertes, dass man auf den 
Gedanken gar nicht kommt, man könne dies irgenwie erziehen oder durch äusseres 
Eingreifen zu Tage fördern. Es kommt hier auch wieder auf die richtigen Imaginationen an. 
Wir müssen dieses Geheimnis im Menschen, diese dritte Kraft neben Vererbung und 
Umwelt, das sich da frei entfalten möchte, schützen. Es kann schon durch eine einzige 
unbedachte Berührung beschädigt werden. Nein, beschädigt stimmt auch nicht, man muss 
hier genau sein: das ICH kann nicht beschädigt werden. Doch eine unbedachte Berührung 
kann schon dazu führen, dass sich dieses Pflänzchen zurückzieht, gewissermassen 
einrollt statt sich auszufalten. Etwas ungeheuer Zartes haben wir hier, wenn wir an das 
Innerste im Kinde denken. 
 Ich verstehe einfach aus der Wahrnehmung von Kindern, was Rudolf Steiner meint, wenn 
er sagt: DIESES kann ich gar nicht erziehen! DIESES, was das Eigentliche ist am Kind, im 
Menschen, das erzieht sich selbst! Das ist bei Steiner eine kategorische Aussage. Und er 
sagt: das ist der Geist! Der Geist des Kindes erzieht sich selbst, ist eine Grundformel der 
Waldorfpädagogik. In jeder Entwicklungsstufe ist Erziehung Selbsterziehung – und er 
meint damit nicht den Pädagogen, sondern das Kind! Auf jeder Entwicklungsstufe, also 
schon beim ganz kleinen Kinde ist Erziehung Selbsterziehung. Wir können also das 
Geistige des Kindes in keiner Weise erziehen. Wir haben darauf keinen Zugriff! - Wir 
können aber diejenigen sein, an denen das Kind wächst. 
 
Ich habe mich mal auf die Suche gemacht und das ganze pädagogische Werk Rudolf 
Steiners unter verschiedenen Gesichtspunkten durchgelesen, weil ich einiges genau 
wissen wollte. Zum Beispiel mit der Freiheit: wie ist das mit diesem Selbsterziehungsding? 
Was ist nach Steiner das Wichtigste in der Pädagogik, dass die Individualität des Kindes 
sich in der rechten Weise ausfalten kann? Da sagt er vier Dinge: 
Das erste ist: Umgebung schaffen, Umgebung sein! Dieses Motiv kehrt immer wieder und 
wieder. Wir haben dem Kind die rechte Umgebung zu bereiten, auf dass sein Geist in 
voller Freiheit in das Leben eintreten kann. - Es ist also nicht die Bewegung, am Kind zu 
formen, sondern eine ganz andere: dem Kind eine Umgebung schaffen, ihm Raum 
schaffen für seine Entwicklung. Damit sind wir verwiesen auf ein sozialkünstlerisches 
Anliegen, das in der Pädagogik an allererster Stelle steht. Denn: Umgebung schaffen 
heisst schon auch lasierte Wände, schöne Säle und toll eingerichtete Klassenzimmer, 
doch das meint Steiner nicht in erster Linie. Umgebung schaffen meint vorallem soziale 
Umgebug schaffen! Und jetzt haben wir wieder den  "Schwarzen Peter". Umgebung heisst, 
Räume der sozialen Wärme schaffen. Umgebung schaffen heisst, miteinander so arbeiten 
zum Beispiel in einem Lehrerkollegium, dass die Kinder fühlen: hier ist ein Raum, in dem 
ich Geborgenheit finde, in dem ich zuhause bin. Und das heisst immer auch: ein Raum, in 
dem ich mich öffnen kann, indem ich mich zeigen kann. Dann traut sich dieses zarte 
Pflänzchen hervor! Umgebung schaffen – ein sozialkünstlerisches Motiv – steht also an 
erster Stelle unserer Pädagogik. 
Das Zweite, das Rudolf Steiner auffallend oft betont: Wir müssen Hindernisse wegräumen, 
innere und äussere Hindernisse! Sie bemerken auch an dieser Stelle wieder: Steiner sagt 



17  

nicht am Kind herumformen, herumerziehen, ihm etwas beibringen – das sagt er nie! Aber 
er sagt: Hindernisse wegräumen, innere wie äussere. Was könnte damit gemeint sein? Ein 
naheliegendes Beispiel: irritierende Einflüsse wahrnehmen und vom Kind fernhalten, das 
ist eine Beobachtungsfrage. Dass dies gerade in unserer Zeit von grösster Bedeutung ist, 
wissen wir alle. Damit kommen wir nochmal auf die Worte Nervosität, Neurasthenie, diese 
ganze Reizflut. Das pfeiffen ja die Spatzen von den Dächern. Aber Rudolf Steiner sagte 
das damals schon: es gibt Umgebungseinwirkungen auf das Kind, die können 
Entwicklungshindernisse werden, und wir haben die Aufgabe, hier wachsam zu sein. Viel 
wichtiger als am Kind herumzuerziehen ist es, solches Störende vom Kind fernzuhalten. 
Es kann aber auch bedeuten, dass ich in der Wahrnehmung des Kindes bemerke: es 
möchte einen Entwicklungsschritt machen und hat irgendwo eine Blockade und beginnt, 
darunter zu leiden. Es gibt also auch innere Hindernisse wegzuräumen. 
Ich gebe Ihnen ein Beispiel, mit dem ich viel zu tun habe: Kinder, die nicht lesen und 
schreiben wollen. Für einen Diagnostiker auf diesem Gebiet ist es eine Grundforderung, 
dass er sich genügend Zeit nimmt zu beobachten, was vorliegt. Es kann dies vorliegen: 
das Kind hat alle Voraussetzungen Lesen und Schreiben zu lernen, es tut es aber nicht! 
Ich bin dann mit so einem Kind einige Wochen zusammen und spiele. Ich mache keine 
Tests, ich spiele mit den Kindern viele Dinge, wo ich viel sehen kann, zum Beispiel: es hat 
ein gutes Gleichgewicht, bei den Koordinationsleistungen ist alles wunderbar. Ich schaue 
mir das alles so beiläufig an und sage: das Kind ist völlig gesund, körperlich, seelisch, 
mental. Es könnte lesen und schreiben. Das sind die meisten Legastheniker: sie können, 
aber sie tun es nicht. Ich kann natürlich auch mal sehen, gibt es familiär irgendeinen 
Streß, ist etwas in der Umgebung des Kindes so schwierig, dass es sich nicht einlassen 
kann darauf? Dann muss ich versuchen, da befriedend, beruhigend zu wirken. Aber ich 
habe oft den Fall, dass diesbezüglich alles in Ordnung ist. - Damit habe ich einen Fall, in 
dem ich sagen muss: "Ich muss vor dem Geheimnis des Kindes scheu zurücktreten!" Wir 
müssen schon ernst nehmen, was diese Persönlichkeiten sagen: Dieses Kind schreibt 
nicht, liest nicht, ist 9, ist 10 und ich lerne es kennen und bemerke: es ist alles da! Es sind 
keine Hindernisse feststellbar! Das kommt von ganz innen! Und dann denke ich an etwas, 
was Rudolf Steiner sagt: "Es werden Kinder kommen, die bis zum 10. / 11. Lebensjahr 
nichts dergleichen tun. Dann denkt bitte immer an mich, das könnte etwas mit der Zukunft 
des Kindes zu tun haben." Ich möchte Sie damit mit einem ungewohnten Gedanken 
vertraut machen in Bezug auf Lese, Rechtschreibschwäche. Das betrifft aber nur eine 
Gruppe. 
Es gibt dann andere, da sind möglicherweise Milieuschädigungen der Grund, das kann 
alleine ein Grund sein. Wir wissen heute, dass schwere familiäre Belastungen, 
Milieueinflüsse, die das Kind sehr bedrängen und ängstigen, dazu führen können, dass 
schulisch gar nichts geht über Jahre hin bei völlig intelligenten Kindern. Das ist die zweite 
Gruppe. Hier habe ich dann ein Hindernis, das ich versuchen muss wegzuräumen, damit 
der Weg für das Kind frei wird. 
Und dann gibt es eine dritte Gruppe, da kann ich beispielsweise etwas ganz Schlichtes 
bemerken: das Kind hat überhaupt noch nicht ausreichend innere Wahrnehmung der 
Grundpolaritäten. Das ist alles noch ganz diffus: unten, oben, rechts, links, vorne, hinten – 
die Grundkoordinaten des Räumlichen. Da kann ich dem Kind spielerische Hilfen geben, 
dass es sich besser orientieren lernt im Körpergefühl. Erst dann hat es überhaupt die 
Basis, diese Buchstabenformen machen zu können. Hier wäre meine Hilfe als 
Wegräumen eines Hindernisses zu sehen. Das ist in diesem Fall eine sensomotorische 
Integrationsproblematik, die ich günstig beeinflussen kann. - Doch auch hier würde ich zur 
Vorsicht raten! Ich bin sehr streng in diesen Dingen. Selbst wenn solch eine 
Orientierungslosigkeit beim Kind vorliegt, habe ich nicht das Recht, da einfach drauf 



18  

loszugehen und irgendetwas mit dem Kind anzustellen. Ich bin da sehr konsequent. Wenn 
ich merke, ein Kind braucht noch Hilfen, um sich in seinem Körper besser zu spüren, dann 
ist für mich immer eine Grundregel: ich muss es auf eine Art tun, die das Kind als 
hilfreiches Angebot empfindet und gern annimmt! In den Augen des Kindes sehe ich, ob 
das, was ich anbieten möchte, wirklich hilfreich ist. Wenn das Kind die Hand ausstreckt 
und in seiner Grundgeste sagt: Ja! Dann kann ich weiterarbeiten. Wenn nicht, muss ich 
mir etwas Anderes überlegen. Immer muss es spielerisch sein, denn Kinder heilen im 
Spiel!  Wenn da etwas nicht heil ist, ist die Heilkraft das Spiel. Und der Therapeut kann ein 
bisschen mitgucken, was man spielt. - Also: Innere und äussere Hindernisse wegräumen 
ist ein grosses Thema, das ich mit diesen wenigen Bemerkungen abschliesse.  
 
Das Dritte ist Aufwachen, was bei Steiner mit Sicherheit eine ganz zentrale Bedeutung hat. 
Er sagt, die ganze Entwicklung des Kindes ist ein Aufwachen. Und zwar – jetzt wird es 
esoterisch: Aufwachen für Dinge, die das Kind eigentlich längst weiss, nur wieder 
vergessen hat! Alles Lernen ist Erinnerung! Das hat schon der alte Platon gesagt. Und das 
hat zuletzt Hermann Hesse in einem Text gesagt. Auf dieses Geheimnis stossen wir hier. 
Das heisst nichts anderes als: wir können dem Kind gar nichts beibringen! Das ist pure 
Illusion! Aber wir können Schlummerndes im Kind erwecken. Die Grundregel dafür ist: 
keine Antworten geben, wenn die Frage nicht da ist. Hinschauen, wann das Kind reif ist für 
den nächsten Schritt des Aufwachens. Und das ist sehr, sehr individuell verschieden! 
Ich habe viele Jahre mit behinderten Menschen gearbeitet und muss bis heute sagen: 
wenn ich dann wieder zu Normalen zurückkam – das wird mir unvergesslich bleiben, da 
dachte ich, ich bin bei den Behinderten. Die waren so unterschiedlich. Wenn sie mal 
erleben wollen, was individuelle Vielfalt bedeutet, gehen Sie in ein heilpädagogisches 
Heim! Das ist wirklich grossartig! Da hat man auch die Freiheit, mit den Kindern so 
umzugehen, dass man nicht meint, man muss sie normalisieren. Das ist das Geschenk, 
das sie uns machen. Da kann man diese ganze unglaubliche Vielfalt bewundern. Und 
dann kommt man aus so einem Heim wieder in das sogenannte normale Leben und denkt, 
man ist im falschen Film. Die sind alle so uniformiert! Das sind so graue Herren und 
Damen. Das ist schon interessant. 
Also: in der grossen individuellen Vielfalt der Kinder müssten wir uns so bewegen in 
Zukunft, dass wir die starren Entwicklungsnormen über Bord werfen und tatsächlich die 
Grösse und die innere Weite haben zu sagen: es gibt Dinge, die lernt das eine Kind mit 4 
und das andere mit 14! Wissen Sie, warum ich 4 und 14 sage?  Wir hatten einmal Remo 
Largo zu einem Kongress. Da wurde ihm die Frage gestellt: wann lernen Kinder 
normalerweise schreiben? Er antwortete: Zwischen 4 und 14. Diese Antwort fand ich so 
genial – der Fragesteller war auch ganz perplex – und Largo sagte: das zeigen meine 
Studien! Der ist schon ganz woanders, der alte Mann – und da müssen wir hinkommen. 
 
Und manche Sachen lernt ein Kind eben auch nicht. Ich habe eine Urerfahrung gemacht 
damals im Heim: eine Eurythmistin – ich war damals Student – wollte ein Kind zum 
Eurythmie machen bringen, das im Rollstuhl sass, ganz verkrümmt, spastisch gelähmt. Ich 
sah, wie sie versuchte diese Ärmchen zu einem O zu biegen. Ich habe als junger 
Heilpädagoge gesagt: das kann doch nicht wahr sein, was macht die denn? Ich bin dann 
zu unserem Dr. Hans Müller-Wiedemann – ein großartiger Heilpädagoge, auf diesem 
Gebiet mein Lehrer und grosser Anreger – gegangen und sagte ihm: "Die biegt da mit 
Gewalt die Ärmchen des Kindes. Das ist doch keine Förderung, was soll denn das sein?"  
Er war ein sehr lieber Mensch und sagte: "Du hast natürlich recht, aber da müssen wir mit 
Samthandschuhen ran, dass die Dame nicht verletzt ist." Er hat dann angeordnet, dass die 
Rollstuhlkinder einmal in der Woche eine Eurythmieaufführung bekommen statt dass sie 



19  

diese Einzelsachen mit ihnen macht. Ich werde nie vergessen, wie diese Kinder da sassen 
und die Eurythmistin in Eurythmieschleiern und Kerzen an ein Gedicht machte und  die 
Kinder in den Rollstühlen waren begeistert! Hans sagte mir damals: "Sie hat halt eines 
noch nicht verstanden: die Kinder haben sich ja aufgerichtet, sie tanzen ja, sie bewegen 
sich ja, sie ahmen nach – das sehen wir nur nicht. Das machen sie mit ihrem unsichtbaren 
Leib. Der hat sich ganz normal entwickelt, nur dieser verkrümmte physische Leib, der ist 
halt nicht mitgegangen. Wir dürfen nie denken, die sind jetzt komplett verkrümmt. Da gibt 
es einen inneren Menschen, der tanzt, der steht. - Da hat sich mein Blick auf die 
gelähmten Kinder gründlich geändert! Ich habe sie von diesem Tag an anders gesehen, 
uns ich kann Ihnen nach 30 Jahren Erfahrung auch mit diesen Kindern und Jugendlichen 
sagen: er hatte recht! Die könnten ja auch nicht denken lernen, wenn sie sich nicht 
aufgerichtet hätten, das ist ja die Grundlage. Eigentlich haben sie das alles an einer Stelle 
gemacht, wo wir gar nicht hinschauen können. 
Das ist ein Beispiel  - unter vielen, die ich bringen könnte - , das uns abbringen sollte von 
der Vorstellung, dass im äusserlich Sichtbaren jedes Kind alles lernen und können müsste, 
das 'normale' Leute können. Die Vorstellung: Kinder sind umso gesünder, je normaler wir 
sie machen, ist von gestern! Das müssen wir hinter uns bringen. Das Beispiel mit dem 
spastisch gelähmten Kind ist nur ein Bild, das sich auf vieles Andere übertragen lässt. 
 
Und das Letzte, wovon natürlich auch Rudolf Steiner spricht, ist Führung. Wir schaffen 
Umgebung, räumen innere und äussere Hindernisse weg und wir sind auch Erweckende, 
Aufweckende. Immer geht es darum, dass sich etwas ausfalten will und wir diesen 
Prozess begleiten und unterstützen. 
Und schliesslich dieser Führungsauftrag, der ja schon im Wort Pädagogik steckt. Es ist mir 
sehr wichtig, dass wir das richtig verstehen. Denn dass man da viel draus machen kann, 
das haben wir Deutschen ja bitter lernen müssen. Deswegen zucken wir bei dem Wort 
Führung auch gleich zusammen. Wenn es stimmt, dass ein Kind im Prinzip seine 
Entwicklung selbst führt, beziehungsweise sich am besten entwickelt, wenn es seine 
Entwicklung selbst führen kann – was kann dann unsere Führungsaufgabe sein?  
Da habe ich ein Bild anzubieten: für mich sind nicht Bücher, sondern Schlüsselerlebnisse 
immer die grosse Lehre gewesen. An dieser Stelle ist das Schlüsselerlebnis eine Situation 
mit einem sehr autonomen, sehr wilden Kind, das sich sehr allergisch gegen jeden 
Bevormundungsversuch wehrte. Das ging soweit, dass der kleine Kerl dann auch allein 
gehen wollte – er war da etwa 7 – auch über verkehrsreiche Straßen: "Lass mich, ich kann 
allein!" das war so seine Grundgeste. Das war pädagogisch sehr schwierig, wenn dieses 
"ich will allein" sehr heftig durchbricht. Aber es ist keine Störung. Es ist eine starke 
Autonomiegeste. Wir waren nicht an einer verkehrsreichen Strasse, nicht in einer 
gefährlichen Situarion, wir waren in einem Park. In einiger Entfernung, vielleicht 10-15 
Meter,streiten zwei Leute, ein junges Paar. Sie hatte Tränen in den Augen, und bei diesem 
Mann verzerrte sich das Gesicht immer mehr. Ich hatte beim Zuschauen ein bisschen 
Sorge: die beiden haben ganz schön Krieg. - Dann spürte ich ein Händchen in meiner 
Hand. Da stahl sich von diesem superautonomen Kind ein Händchen in meine Hand und 
er schaute mich kurz an. Es war ein stummes Einverständnis: jetzt musst Du mich da 
vorbeiführen, das schaffe ich alleine nicht! Ich war mit ihm durch gefährlichste Situationen 
gegangen, er hat sich sicher bewegt, und ich komme mit ihm an eine Stelle, wo etwas 
wirklich Verunsicherndes passiert, und jetzt kommt das Händchen und er sagt: führ mich! 
Das meine ich mit Führung. Und das hat auch Rudolf Steiner mit Führung gemeint. 
Verweigern wir dem Kind nicht die Führhand, wenn es sie braucht! Drängen wir dem Kind 
aber nicht die Führung auf, wo es sie nicht braucht! Das ist die andere Seite. 
 



20  

Das alles sind Grundregeln, auf die man sich langsam wieder besinnen müsste, denn das 
hat grosse Konsequenzen zum Beispiel in der Schule. Vielleicht kann man darüber 
nachdenken: Was sind denn die praktischen Konsequenzen dieser Grundregeln? Ich 
wiederhole sie:  

 Umgebung schaffen 
 äussere und innere Hindernisse wegschaffen 
 Aufwachen, Aufwecken 
 Führung  

 
Jetzt kann man sich das alles als Sonntagsspruch an die Wand hängen oder sich Punkt 
für Punkt fragen: was heisst das konkret für die Pädagogik? Ich kann Ihnen garantieren, 
dann wird es spannend: dann kommen wir zu ganz neuen Konzepten! 
 


