
Henning Köhler 

 
Kleine Kinder leben noch in einem Unendlichkeitsgefühl. Etwas auf den 
nächsten oder auf den St.Nimmerleinstag zu verschieben, macht für sie kaum 
einen Unterschied. „Später“ heißt „irgendwann in weiter Ferne … oder auch 
nicht.“ Das vergessen wir Erwachsenen oft.  
   Erst nach und nach setzt ein Gefühl für „Zeiträume“ ein. Im 
Kindergartenalter ist aber alles, was über eine Woche hinausgeht, immer 
noch nicht recht fassbar, und in der frühen Schulzeit fühlt sich „ein Jahr“ so 
lang an wie für uns Erwachsene 10 oder 20 Jahre. Dass ihr ganzes Leben 
befristet ist, fassen die Kinder noch nicht wirklich. (Wenngleich sie wissen, 
dass jemanden ein tödliches Unglück treffen kann.) Erstmals wird die 
Endlichkeit des Daseins um das 9., 10. Lebensjahr bewusst, undeutlich noch, 
aber doch eindeutig … eindeutig genug, dass es wie ein Schock wirken kann. 
Dann, in der Vor- und Frühpubertät bis weit in die Jugendjahre hinein, spielt 
das Gewahrwerden der Endlichkeit/Vergänglichkeit eine viel größere Rolle, 
als man gemeinhin annimmt. Mehr oder weniger bewusst ringen die 
Jugendlichen um eine innere Haltung dazu, dass alles irgendwann zuende 
geht, selbst die größte Liebe; dass alles irgendwann ein Ende hat, jedes 
Menschenleben, jedes Glück und jedes Leid, jede Kultur, selbst die größte 
Liebe … und vielleicht sogar die Welt? Wie könnte das Thema auf sinnvolle 
Weise im Unterricht aufgegriffen werden? Sollte man direkt darauf zugehen 
oder indirekte Hilfen anbieten, ein positives Verhältnis dazu zu finden? 
Welche Bedeutung hat in diesem Zusammenhang das Ich als „unsterblicher 
Wesenskern“?  
H.K. 

 
 

Jugendalter:  
Ich-Erwachen im Gewahrwerden der Endlichkeit 

Vortrag in Bonn am 26. Januar 2011 

 
 

Ich möchte heute über die Jugendjahre sprechen, und das ganz weit fassen. 
Wir können ja nicht immer schematisch denken. Ich  habe nichts gegen die 
Jahrsiebteinteilung: sie ist fruchtbar, aber man muss heute, wenn man über 
das Jugendalter spricht, eigentlich schon mit dem neunten, zehnten 
Lebensjahr beginnen. Es ist das Vorspiel, der Prolog zur Pubertät. Wir wollen 
uns zeitlich nicht so begrenzen: Was ich hier sagen werde, betrifft im 
weitesten Sinne die Kindheitsmitte, die Vorpubertät, die Frühpubertät – also 
diese ganze Dynamik. Diese beginnt heute so um das 9. / 10. Lebensjahr, 
manchmal schon früher. Sie hat zu tun mit derm Herausfallen aus der 
Kindheit. Wenn ein Kind lang genug Kind sein darf, dann wird es so um das 
9./10.Lebensjahr eine Bekümmerung und eine Einsamkeitsstimmung erleben, 



die es sich zunächst nicht erklären kann. Sie hat damit zu tun, dass 
tatsächlich etwas sich ändert, etwas verloren gehen wird. Die Kinder halten 
sich auf in einem Vorgefühl auf einen Entwicklungsschritt und sind auf ihre Art 
hin- und hergerissen. Vieles in dieser Prologphase zur Pubertät spielt sich im 
Verborgenen ab. Es braucht viel und lange Erfahrung mit Kindern und die 
Möglichkeit zu persönlichen Gesprächen, um langsam der Sache auf die 
Spur zu kommen. Äusserlich merkt man oft gar nicht viel von den 
Stimmungsschwankungen, von den Einsamkeitsgefühlen, die da plötzlich 
sind. Von solchen Erlebnissen: ich kann gar nicht mehr so spielen, wie ich 
früher mal spielen konnte. Was ist eigentlich los? Alles ändert sich. Die Welt 
wird in gewisser Weise prosaischer. Es ging ein Zauber verloren. Da machen 
die Kinder einiges durch, um einerseits das zu verhindern, andererseits 
kommt auch eine Vorfreude auf. Das Kind ist durchaus ambivalent auf das 
Neue, was da jetzt kommt. 
  
Ich habe die Überschrift gewählt "Ich-Erwachen im Gewahrwerden der 
Endlichkeit", damit wir einen bestimmten Blickwinkel einnehmen, unter dem 
wir diese Entwicklung betrachten. Es gäbe auch andere. Ich spreche jetzt 
nicht von dem Ich-Gefühl und nicht von dem Ich-Erlebnis: das ist ganz, ganz 
früh schon da (das wäre jetzt ein anderes Thema, das Ichgefühl ist mit hoher 
Wahrscheinlichkeit schon lange vor dem Ich-Sagen da). Wir sprechen jetzt 
wirklich von dem Ich-Bewusstsein. Wir sprechen von dem Erklimmen der 
Stufe, wo der Mensch beginnt, sich bewusst mit seiner eigenen Existenz 
auseinander zu setzen: sich sozusagen auf der Bewusstseinsebene zu 
doppeln, sich gegenüber zu stehen, langsam Fragen an sich und die eigene 
Existenz und die eigene Lebensgeschichte zu entwickeln.  
Diese Stufe des Ich-Erwachens, wo das eigentliche Ich-Bewusstsein 
aufleuchtet, hat interessanterweise etwas zu tun mit der Endlichkeit. Das ist 
ein Thema, um das im 20.Jahrhundert viele Philosophen gerungen haben. 
Wenn man das von der philosophisch – anthroposophischen Seite betrachtet, 
hat man unerschöpfliches Material z.B. bei den Existenzialisten: immer und 
immer wieder das Ringen um diese Frage: Das Ich-Bewusstsein hat etwas zu 
tun mit dem Gewahrwerden der Schwellen: das Überschauen des eigenen 
Lebens als eines Vorganges, der am Anfang und am Ende eine Schwelle hat, 
der begrenzt ist. Dieser Schritt scheint in einer gewissen Weise  etwas 
Weckendes zu haben wie das Aufwachen aus einem Traum in dem man bis 
dahin noch mehr oder weniger lebte. Rudolf Steiner drückte es so aus: Wir 
erwachen im Gewahrwerden der Schwellen zur Erdenreife. Ich meine die 
Erdenreife als einen Reifeschritt des Bewusstseins. Dieses Erwachen zieht 
sich über Jahre hin – bei jedem Kind anders. Bei dem Einen etwas früher, bei 
dem Anderen etwas später. Das hat eine sehr individuelle Färbung. Das 
muss man bei allem, was ich heute Abend sage, natürlich im Hinterkopf 
behalten. Jedes Kind durchlebt und bringt das zum Ausdruck auf seine ganz 
individuelle Art.  
 



In meiner eigenen Geschichte gehe ich dann gerne nach diesem Motto in 
meine eigene Kindheit und Jugend zurück. (Rudolf Steiner sagte einmal: die 
wichtigste Quelle der Psychologie ist die Selbsterforschung, die Erforschung 
der eigenen Seele). Bei mir war das so, dass – ich war neun, fast zehn - das 
"Unendlichkeitsrätsel" bei mir einschlug: Diese ganze Frage "Endlichkeit – 
Unendlichkeit" war bei dem 9-jährigen Henning ein Thema, das ihn nicht 
einschlafen liess.  Aber ich habe den Teufel getan, meinen Eltern oder 
Irgendwem davon zu erzählen! Zu dieser Zeit hatte ich auch keinen Freund, 
mit dem ich das besprechen konnte. Ich habe mit meinem kleinen Bruder 
gesprochen: er stand mit offenem Mund vor mir und hat überhaupt nicht 
verstanden, was ich redete - aber er hat brav zugehört.  
Das Thema, das mir nachts richtige Zwangsgedanken verursacht hat, war 
diese vertrackte Geschichte, dass es Unendlichkeit nicht geben kann und 
Endlichkeit eigentlich auch nicht! Wenn man sich dann fragt als kleiner Knopf: 
'irgendwo hört alles auf' - ist das ein neuer Gedanke in der Entwicklung des 
Menschen. Plötzlich steht da so ein Kind und sagt sich: irgendwann hört doch 
alles auf! Also muss doch auch das Weltall irgendwo aufhören. Und dann 
operiert man natürlich mit Bildern, die man zur Verfügung hat, und denkt sich 
vielleicht eine riiiiesengrosse, unendlich hohe Wand. Da ist dann das 
Universum zuende. Und dann sagt man sich: ja aber, danach muss ja dann 
hinter der Wand irgendetwas kommen. Und wenn dann da irgendwo wieder 
eine Wand ist, muss ja dahinter wieder etwas kommen.....aber dass das 
immer so weiter geht, geht ja auch nicht, weil  alles ja irgendwie und 
irgendwo zuende geht. In diesen Gedankenkreisen habe ich mich als 
Neunjähriger eine Zeitlang bewegt. Ich hatte dann immer – ich weiss das 
noch genau – an bestimmten Stellen das Gefühl: wenn ich jetzt nicht aufhöre, 
dann reisst etwas in meinem Kopf. Das war auch eine Qual. Ich musste mich 
dann ablenken, irgendetwas machen, um davon weg zu kommen. Das hatte 
durchaus den Charakter von Zwangsgedanken. Alle pädagogisch Versierten, 
die hier sitzen, wissen ja auch,  dass das 9./10. Lebensjahr auch eine 
typische Phase für Zwangsgedanken und Zwangshandlungen ist. 
Zwangsrituale treten in diesem Alter häufig auf, und sie sind aber keineswegs 
pathologisch. Gedankenkreise um solche existenziellen Fragen können jetzt 
beginnen. Ich habe das von anderen Kindern auch vielfach bestätigt 
bekommen.  
Heute ist das Problem, dass die Kinder eine Fülle von Ablenkungen haben. 
Dennoch kann Mancher abends nicht einschlafen weil ihn solche Fragen 
umtreiben. Ich habe Zuflucht gesucht in einer Art Rückwärtsbewegung in die 
frühere Kindheit. Es kam gleichzeitig so eine Art Groll in der Seele auf: ich will 
das nicht haben, was da plötzlich wie so ein Schatten über meiner Seele 
liegt. Ich will wieder genauso unbeschwert spielen und glücklich sein wie 
früher. Das hat bei mir einige Probleme aufgeworfen, und das tut es heute 
auch bei Vielen: einige Verweigerungshaltungen, eine Art Zorn auf alles, was 
mich fordert, auch das ganze Lernen und so weiter. Es ist eine 
Rückwärtsbewegung, ganz in die Phantasiewelt wieder eintauchen zu wollen, 



mit der Tendenz zurück. Es gibt dann auch Kinder, die plötzlich wieder bei der 
Mama ins Bett kriechen – typisch für diese Kindheitsmittezeit. Eltern meinen 
dann oft, das Kind macht eine Rückwärtsbewegung und benimmt sich wieder 
wie ein Baby. Da sind plötzlich Ängste, von denen wir dachten, sie wären 
längst überstanden: die hatte das Kind mal mit 4 oder 5. 
Dies ist eine interessante Dynamik in der Vorahnung dessen, was die 
Erwachsenen so leichthin den "Ernst des Lebens" nennen. In der Vorahnung 
darauf erwacht einerseits Neugier. Natürlich ist das eine grosse Sache: ich 
werde bald Jugenlicher sein und bald erwachsen. Aber es gibt eben auch 
diese andere Bewegung, dass so eine Sehnsucht erwacht, die eigentlich 
rückwärts gewandt ist. Das legte sich alles wieder – ich bleibe noch ein 
bisschen bei den eigenen Erfahrungen. Was blieb war dann zunächst dieses 
Gefühl: das Spielen ist nicht mehr so, wie es war. Das haben in diesem Alter 
wirklich viele Kinder. Ich möchte Euch das ans Herz legen, dass Ihr das wisst. 
Es tut weh! Die ganzen Spiele der Kinder funktionieren nicht mehr. Sie 
probieren es immer und immer wieder, und es geht nicht mehr so wie es war. 
Wir hatten eine Bande, die "Totenkopfbande". Das ist ja in dem Alter kein 
Problem, dass man solche Namen wählt und sich überhaupt nichts Böses 
dabei denkt. Wir sind im Wald rumgestromert. Es waren Rollenspiele, in 
denen man nach 10 Minuten als Gruppe drin war. Ich war der "fliegende 
Feuerpfeil" oder später "Häuptling verbundenes Knie". Wenn wir abends 
erschöpft nachhause kamen, haben wir wieder zurückgefunden, aus der 
Rolle uns gelöst – aber: ich war diese Rolle! Es war so leicht, einfach 
hineinzuschlüpfen in solche Phantasien. Und sie waren genauso real wie die 
reale Welt.  
Und ab 9 / 10 funktionierte das nicht mehr! Es ging einfach nicht mehr. Da 
zerbrach etwas: hier ist die Realität - da ist deine Traumwelt! Und du kannst 
nicht mehr einfach ein Vagabund zwischen beiden Welten sein, wie du das 
mal warst!  
Eine grosse Hilfe sind dann Bücher, die dieses Alter ansprechen, die eine 
ganz starke Fantasiekraft haben und Anregung geben, innere Bilder zu 
entwickeln. Beispiele: Harry Potter (was immer man zu Harry Potter meinen 
mag). Fakt ist: es fasziniert die Kinder gerade in diesem Alter, weil es Vieles 
anspricht, was ihre Sehnsucht ist. Es hilft ihnen. Es ist eine ungeheuer 
belebende Geschichte. Und weil man nicht mehr so spielen kann, ist es eine 
Hilfe, sich in solche literarischen Stoffe zu vertiefen. Man kann Fantasiereisen 
auf diese Weise machen. Für mich war es zum Beispiel "Kalle Blomquist" von 
Astrid Lindgren. Da gibt es einen Band, wo die ganze Kindheitsmittedramatik 
so wunderbar geschildert ist: Die finden ja einen Toten! Das ist eine Art Krimi. 
Es wird diese unglaubliche Erschütterung der Kinderseelen dargestellt von 
Astrid Lindgren: ganz fein, ganz kundig. Sie wusste genau, was sich in 
diesem Alter abspielt. Sie war "Kindheitsmitte-Expertin"! Den Kindern wird 
plötzlich klar, dass der Mensch stirbt, und auch sie sterben werden. Das war 
vorher schon irgendwie klar, aber jetzt wird es mit einer Deutlichkeit klar, 
welche die Kinderseele wirklich erschüttert. Das hat Astrid Lindgren sehr 



schön beschrieben. Auch "Ronja Räubertochter" ist ein Buch, wo man diese 
Dinge wunderbar beschrieben findet. Es ist fast ein Psychologielehrbuch für 
die Kindheitsmitte: wie die beiden Kinder aufbrechen und diese grosse 
Freiheit der Kindheit noch retten wollen. Da kommt dann auch diese 
Melancholie ins Spiel: sie merken, dieser Frühling wird zuende gehen. Es 
geht soweit, dass die beiden Kinder zum Ausdruck bringen, lieber möchten 
sie sterben, als dass das je zuende geht. Das sind ganz starke Bilder, die real 
sind: das spielt sich ab, allerdings im Verborgenen. Wir haben dafür diese 
"Seelenkundigen", die uns in literarischer Form zeigen: das geht in den 
Kindern vor in diesem Alter! Oder den Film "Stand by me" müsste eigentlich 
jeder sich mal anschauen dürfen: Eine Kindergruppe, die eine Begegnung mit 
dem Tod hat - auf eine feine wunderschöne Art filmisch erzählt.  
Ich will nicht zuviel von mir erzählen, aber etwas noch: Drei Jahre später 
hatte das Ganze dann schon eine andere Stufe: ich war so ein junger 
Liedermacher. Als Vierzehnjähriger rannte ich immer mit meiner Klampfe rum 
und schrieb erste melancholische Songs. Es gab in meiner Heimatstadt eine 
Szene, wo auch etwas bekanntere Liedermacher waren. So wie das damals 
68 war, es da gab keine Grenzen: da konnte so ein Jugenlicher leicht mit 
solchen Berühmtheiten Kontakt knüpfen. So entwickelte ich eine 
Freundschaft zu Peter Roland. Den kennt man heute nicht mehr. Er war ein 
damals sehr bekannter Bänkelsänger. Er war wie so ein grosser Bruder. Er 
hat mich angehört und gefördert, meine Texte verbessert. - Und dann ist 
Peter Roland bei einem Autounfall ums Leben gekommen! Das war das erste 
Mal in meinem Leben, dass der Tod eines Anderen mich so tief erschüttert 
hat, und ich mich kaum mehr erholt habe davon. Und da war mir zum ersten 
Mal in der ganzen Endgültigkeit klar: jetzt ist ein Mensch von dieser Erde 
verschwunden, und ich weiss nicht, ob es ihn irgendwo anders noch gibt! 
Mögen meine Eltern, die sehr religiös waren, und alle sagen: "Der ist jetzt im 
Himmel" - das habe ich als Kind hingenommen, es war für mich 
selbstverständlich. Jetzt aber war es nicht mehr selbstverständlich! Der 
Schmerz hat eine neue Qualität. Den empfinden die kleinen Kinder nicht so, 
wenn ein Mensch geht. Das war damals neu, und ich bin heute noch nicht 
fertig mit der Frage. Was da mit vierzehn aufbrach, hat mich bis heute nicht 
mehr losgelassen. In einem Nachruf auf Peter Roland stand: "Unser Freund 
und unser grosses Vorbild ist über die Schwelle gegangen". Das haben Leute 
von der "Werkstatt 68" so hingeschrieben: über die Schwelle gegangen – 
interessant! Aus einer tiefen Verbundenheit und Erschütterung kam plötzlich 
diese Formulierung aus dem Munde von Menschen, die eigentlich sonst gar 
nicht so dachten.  
Das Wort "Schwelle" hat mich fortan beschäftigt. Das Wort war eingebrannt, 
und ich wusste, dass es ein Leben lang dauern wird, dem näher zu kommen. 
Kurz zuvor war ein Mitschüler gestorben, auch ein guter Freund - das hat 
mich aber nicht so erschüttert wie der Tod von Peter Roland. Da war ich so 
dreizehn, aber es war doch schon seltsam. Die ganze Klasse war auf dem 
Friedhof, und wir haben durch Albereien unsere Erschütterung verborgen! Wir 



haben zum Entsetzen der Lehrer und der Trauergemeinde da rumgealbert 
und rumgemacht, uns gegenseitig angestossen und Witze erzählt. Ich bin 
sogar noch mit einem Fuß in das Grab reingerutscht! Das war wirklich aus 
der Sicht der trauernden Erwachsenen ein Fiasko, was diese Gruppe 
dreizehnjähriger Jungs da angestellt hat. Wir waren eben doch schon soweit,  
dass uns das ganz tief durchgeschüttelt hat, aber wir wollten es noch nicht, 
wir sind dem noch ausgewichen durch kindisches Benehmen. Und mit 
vierzehn, als Peter Roland starb, ging das nicht mehr. Ich konnte dem nicht 
mehr ausweichen. Jetzt war ich da! Jetzt war ich raus aus der Kindheit!  
 
Das sind Bilder, die man in vielen, vielen Lebensgeschichten finden kann. Ich 
will noch zu dieser "Unendlichkeitssache" etwas sagen: So bis 9 / 10 - als 
dieses Thema plötzlich im Bewusstsein auftauchte - hatte ich ein 
Unendlichkeitsgefühl. Kinder haben ein Ewigkeitsgefühl als 
Grundlebensgefühl. Das hat eine grosse Sicherheit, eine Evidenz. Man denkt 
nicht darüber nach. Die Welt ist ewig. Man lebt in einem Gefühl von Ewigkeit. 
Das hat natürlich zu tun mit diesem Leben hier und jetzt. Und dann kam der 
Punkt – das ist das Interessante an diesem Übersprung -, dass ich jetzt 
versuchte, die Unendlichkeit zu denken! Und das funktionierte nicht. Das 
Fühlen des Unendlichen - ich würde das ein "erkennendes Fühlen" nennen - 
ist eine Gnade, welche die Kinder noch haben. Dann fallen sie raus und 
versuchen, das, was sie mit einer grossen Sicherheit gefühlsmässig einfach 
angenommen haben, zu denken. Und jetzt geht das nicht mehr! Dieser 
Denkapparat ist der Sache nicht gewachsen. Das wiederum zertrümmert 
diese Gefühlsgewissheit. Man kann sagen zertrümmert, man kann auch 
sagen, es bringt diese Gewissheit ins Wanken – da gibt es sozusagen 
verschiedene Schweregrade.  
Ich sage, die Kinder leben im Hier und Jetzt – das ist ein geflügeltes Wort. Im 
Hier und Jetzt leben heisst in einem Ewigkeits- oder Unendlichkeitsgefühl 
leben. Der kluge Erwachsenensatz "alles geht einmal zuende" klingt in den 
Ohren eines kleinen Kindes wie "trabakabaluzukuki" oder so etwas! Es 
versteht überhaupt nicht, was Sie gerade reden! Wenn ein Kind spielt und es 
ist gerade in diesem Ewigkeitsgefühl – und sie gehen hin und sagen: noch 10 
Minuten, wir müssen z.B. einkaufen gehen oder sonst was: das ist für das 
Kind ein Rausgerissenwerden aus einem Unendlichkeitsgefühl – eigentlich 
eine Situation, wo es innerlich gar nicht mitgehen kann. Kinder verstehen 
nicht, warum das sein muss. Wenn wir mit Kindern pädagogisch umgehen, 
müssen wir auch wissen, was sie überhaupt verstehen! Sie können ein 
dreijähriges Kind an der Hand nehmen oder es in den Arm nehmen und 
sagen: wir müssen jetzt los. Sie können Übergänge gestalten, wenn ein Kind 
vertieft spielt und man weiss, man muss es jetzt rausreissen. Aber es nützt 
nichts, wenn Sie an die Vernunft eines Dreijährigen apellieren wollen nach 
dem Motto "das muss jetzt sein, guck doch mal auf die Uhr, es ist Zeit, jetzt 
muss mal Schluss sein hier – das verstehen die Kinder nicht! Das ist eine 
Erwachsenenwelt, welche die Kleinen nicht verstehen. Deswegen brauchen 



wir sie gar nicht zu belehren. Wenn sie rumschreien und rumtoben, weil sie 
vom Spiel weg müssen, haben sie völlig recht! Man muss sie natürlich 
manchmal wegnehmen – ich fand es immer furchtbar, meine Kinder aus dem 
Spiel reissen zu müssen, aber es musste halt sein. 
 
Immer mehr und mehr schlägt diese Realität zu. Sie tritt heute sehr früh in ein 
Kinderleben. Früher war Vieles schlimmer, aber das ist ein Problem, das neu 
ist: dass die Kinder ganz so früh von diesem Prinzip der zerhackten Zeit, dem 
Prinzip des streng durchstrukturierten Zeitmasses, diesem mechanischen 
Zeitprinzip eingesperrt werden. Sie haben noch ein ganz anderes 
Zeiterleben: das hat mit der Uhrzeit ganz wenig zu tun. Ich will das nur kurz 
einschieben, wir kommen gleich wieder auf das Jugendalter.  
Man muss sich wieder in die Bewusstseinsverfassung des Kindes zurück 
versetzen, das ist das Allerwichtigste. Georg Kühlewind sagte sogar, man 
muss sich diese Bewusstseinsverfassung wieder zu eigen machen, sonst 
kann man die Kinder gar nicht verstehen und ist erzieherisch ein Elefant im 
Porzellanladen. Die Kinder werden vom Leben rasch genug darüber belehrt, 
dass ganz gegen ihr Lebensgefühl tatsächlich Vieles zuende geht, auch 
Vieles Schönes zuende gehen muss, und aus seltsamen uneinsehbaren 
Gründen immer alles unterbrochen wird auf dieser Welt. Das lernen sie 
schon. Aber wir müssen dabei wissen: sie werden durch jede Beendigung 
aus ihrem Unendlichkeitsgefühl gerissen! Dieses Unendlichkeitsgefühl ist ein 
träumender Zustand. Die Erfahrung von Beendigung – wenn etwas von 
aussen beendigend einschlägt - ist ein Herausgerissenwerden aus diesem 
träumenden Zustand in eine Wachheit, die in gewisser Weise schmerzlich ist. 
Endlichkeit, Beendigung hat etwas zu tun mit Bewusstseinswachheit, mit dem 
Ankommen in der sogenannten harten Realität. Das Ende ist ein Schnitt. Die 
Beendigung ist eine Art Aufprall. Das erleben wir Erwachsenen nicht mehr. 
Wir haben uns damit arrangiert. Das ist unsere Lebenswelt, wir können das. 
Für Kinder ist es etwas, das zunächst einmal gar nicht so einfach ist. "Jedem 
Anfang wohnt ein Zauber inne..." heisst es bei Hermann Hesse. So könnte 
man sagen: jede Beendigung ist eine Entzauberung. 
Kleine Kinder leben noch - und wollen das auch - intensiv in der Stimmung 
dieses Zaubers des Beginns. Alles ist anfänglich. Das Kind ist noch 
überstrahlt von diesem Zauber des Beginnens, den Hesse meint. Hannah 
Arendt, eine grosse Philosophin, hat das "die Grundstimmung der 
Geburtlichkeit" genannt, die den Menschen noch eine ganze Weile begleitet, 
ehe er sich der Sterblichkeit bewusst wird. Ahrendt sagte, wir können seelisch 
nur überleben, wenn wir dieses Grundgefühl von Geburtlichkeit auch weiter 
tragen können in die Zeit, wo uns unsere Sterblichkeit bewusst geworden ist. 
Ich finde diesen Begriff der Geburtlichkeit ganz wunderschön. Nicht nur das 
Kind ist überstrahlt von diesem Geburtlichkeitszauber, sondern auch die Welt. 
Durch die Augen des Kindes betrachtet, ist die ganze Welt überstrahlt von 
diesem Zauber. Jede Menschengeburt ist ein Weltaufgang. Kleine Kinder 
sind Wesen der Morgendämmerung, des Sonnenaufgangs. Und wenn sie 



abends schlafen gehen, dann ist das wie ein Innehalten: am besten so ganz 
zufrieden, um am nächsten Morgen wieder diesen Zauber des Weltaufgangs 
erleben zu dürfen. So sollte es sein. 
  
Wenn kleine Kinder aber  schon voller Sorge schlafen gehen - was wir heute 
sehr oft haben im Hinblick auf die Mühen des kommenden Tages, auf das, 
was da wieder alles auf sie zukommt - dann stimmt etwas nicht! Es reicht 
doch, wenn wir das als Erwachsene dauernd erleben! Es reicht, wenn die 
Jugendlichen dann in so eine Stimmung kommen – was sie übrigens zu 
unheimlicher Proteststimmung auch aufruft. Aber die Kleinen? – Ich bin auch 
froh, dass es diese Waldorfwelt gibt, wo man immerhin bemüht ist (und 
natürlich auch in anderen Szenen). Wir dürfen uns wirklich nicht vom 
Zeitgeist erschlagen lassen und diesen Trend mitmachen, die Kinder immer 
früher in dieses ganz und gar unkindliche Prinzip hineintreiben. Noch in den 
ersten Schuljahren haben sie ein Anrecht darauf, dass sie eben abends ins 
Bett gehen in der Grundstimmung: morgen ist ein Tag, an dem ich in aller 
Freiheit und Unbeschwertheit dieses Gefühl des Anfangs, des Beginnens, 
des Sonnenaufgangs eines Lebens erleben darf!  
Das schliesst ja keineswegs aus, dass Kinder auch traurig sind, mit Grund 
weinen, auch Kummer haben und Ängste. Das gehört auch alles zu einem 
Kinderleben. Aber das, was ich hier gerade schildere, wiegt das alles auf. 
Wenn man später zurück schaut, wenn ich zurück schaue auf meine Kindheit, 
würde ich sagen im ersten Reflex: das war eine goldene, weil man mich 
träumen lassen hat! Auch in der Staatsschule: ich hatte eine Lehrerin, die 
hatte Verständnis dafür. Sie hat auch immer meine Eltern beruhigt. Ich habe 
immer zum Fenster raus geträumt statt dem Unterricht zu folgen noch als 
Drittklässler. Und die Lehrerin sagte: Lassen sie ihn nur. Sie werden sich 
schon wundern, wenn der mal aufwacht! Das höre ich heute noch gern. Der 
Träumer bin ich geblieben, aber ich habe schon auch gelernt, wach zu sein, 
wenn es darauf ankommt. Vieles hat mich als Kind auch traurig gemacht – 
ich habe Zurückweisungen erlebt, ich habe Kummer erlebt, andere Kinder 
haben mich ausgelacht - aber das, was ich gerade schildere hat das alles 
aufgewogen. Man muss wissen, wie wichtig das ist.  
Gehen die Kinder schon sorgenvoll ins Bett, blicken sie schon mit banger 
Erwartung auf den kommenden Tag: wenn das schon vor dem 
10./11.Lebenjahr geschieht – da kommt das von selber so allmählich – dann 
ist zu vermuten, dass man den Kindern zuviele Beendigungen zumutet, um in 
unserem Bild zu bleiben. Dieses Grundlebensgefühl ist von der 
Erwachsenenwelt schon sehr stark und früh vielleicht nicht zerstört, aber 
beinträchtigt, weil sie schon zu oft aus diesem unendlichen Anfangsgefühl 
gerissen werden. Deshalb blicken sie schon voller Sorge auf den nächsten 
Tag. Achten Sie mal gerade bei den ganz Kleinen und im Kindergarten 
darauf! Und stehen Sie, was diese Dinge betrifft, auch gerade! Die 
Zeittendenz kommt immer früher – wir rauben den Kindern Kräfte: 
Seelenkräfte, Mutkräfte, Hoffnungskräfte für die Zukunft. Sie haben die Köpfe 



voll, aber im Herzen, und auch was die Willensseite angeht, haben wir ihnen 
etwas zugefügt! 
 
Vertieft man das alles einmal menschenkundlich, merkt man: dieses frühe 
Kopflernen ist eine Geschichte, die auf der Willensseite lähmt und im Bereich 
des Emotionalen eine Art Leere erzeugt. Das hat ganz reale Konsequenzen: 
Bei diesen Beendigungen, diesen Abbrüchen handelt es sich um das 
Einbrechen der strukturierten Zeit in das Kinderleben, des mechanischen 
Zeittaktes, der in der Menschheitsgeschichte aufkam, als die Uhr erfunden 
wurde. Vergleiche sind auch interessant:  Wir haben auch eine Kindheit als 
Kultur gehabt: Winnetou und Old Shatterhand haben sich verabredet, wenn 
der Schatten des Baumes das Ufer des Sees berührt. Dieser Termin hat ein 
paar Tage gedauert: irgendwann in diesen Tagen treffen wir uns. Wer zuerst 
war, hat erst einmal lange Wacht gemacht, vielleicht bis der Andere kam, 
aber der war immer noch pünktlich! Das war das Kindheitsstadium der 
Menschheit.  
Dann kam dieser Zeittakt und hat unsere ganze Welt kolossal verändert. Wir 
sind sehr stark darauf konditioniert - muss man ja. Der Unterricht beginnt 
dann und hört dann auf. Man muss sich fragen: wann ist denn der 
heranwachsende Mensch rein entwicklungspsychologisch, rein 
menschenkundlich, auch von der spirituellen Menschenkunde, überhaupt 
soweit, dass das Einbrechen dieses Prinzips in sein Leben von dem 
Menschen auch willkommen geheissen wird? 

Trotz Trauer, trotz allem: es kommt ein Alter, in dem all diese Dinge wichtig 
sind, weil die Kinder auch Zeitbürger sind. Sie wollen sich in unsere unsere 
Kultur einleben mit ihren Bedingungen und Gesetzen, und sie möchten auch 
die körperlich und seelisch-geistigen Voraussetzungen dafür haben: die 
Stärke, das halte ich jetzt aus: dieses Starre, dieses Todesprinzip – Rudolf 
Steiner war derjenige, der solche harten Worte für diese Kulturtatsachen 
gefunden hat. - Da muss ich hinein. Da will ich hinein. Ich will erwachsen 
werden in dieser Kultur.  
Aber das Kind ist im Grunde genommen vor dem 9. / 10.Lebensjahr gar nicht 
fähig dazu. Von da an müsste es ein langsames Hinübergleiten in dieses 
andere Weltprinzip oder in diesen anderen Bewusstseinszustand sein. Man 
muss dabei in Betracht ziehen, das die Kinder in einen inneren Konflickt 
kommen, der manche eigentümlichen Verhaltensweisen mit sich bringt. Ich 
sage das noch einmal, weil wir darüber nachdenken müssen.  
Es gibt Schulen, auch Waldorfschulen, die für die ersten drei Klassen den 
starren Zeittakt wirklich abgeschafft haben. Es funktioniert! Wer es nicht 
glauben mag, spricht mit Pär Albom (Solvik-Schule in Järna, Schweden). Das 
geht auch in grossen Schulen. Wie man das genau macht, kann man bei 
denen nachfragen. Da fängt die Stunde nicht starr mit der Klingel an und hört 
auch nicht damit auf. Sie haben ganz andere Lernformen, wo das gleitend in 
einander übergeht. Es ist gewissermassen ständig alles im Fluss. DAS ist 
das kindliche Zeiterleben bis zur Kindheitsmitte! Zeit heisst nicht Zeittakt – 



Zeit heisst Prozess! Alles fliesst. Das ist eine andere Welt!  
Die kleinen Kinder haben schon ein Zeiterleben, aber ein anderes: alles 
fliesst und ist in einem beständigen Wandel. Das ist das kindliche 
Zeiterleben. Mal dehnt sich die Zeit, mal jagt sich die Zeit – das kommt ganz 
auf den Moment an. Die Uhr hat die Zeit normiert. Vor der Kindheitsmitte hat 
die Zeit – wenn man es ganz genau nähme – im Leben eines Kindes noch 
gar nichts zu suchen. Jetzt spreche ich vom Ideal. Selbstverständlich können 
wir nicht die Uhr abschaffen. Wir müssen nur um diese Dinge wissen! Hier 
liegen die Probleme der heutigen Kinder. Früher wurden die Kinder 
geschlagen, noch früher haben sie Kriege miterlebt – Dinge, die wir nie 
wieder haben wollen! Aber es gibt auch Probleme, die in der heutigen Zeit zu 
beachten sind. Die übersehen wir gerne. Das mit der Zeit, das ist so ein 
Problem. 
 

Ich habe gerade ein Buch fertig gestellt, das heisst: "Der nächste Schritt der 
Pädagogik".  Darin versuche ich die Grundorientierung der Kinderseele  
heraus zu arbeiten. Was sind die geistig-seelischen Grundorientierungen des 
Kindes bis zur Schwelle der Erdenreife? Dort heisst ein Kapitel: 'Die 
Fragewillegrundorientierung'. Über das Kapitel habe ich geschrieben: Ich 
frage – also bin ich! - eine Abwandlung des Decartschen "ich denke – also 
bin ich." Von einem Kind her gesehen, müsste es heissen:  Ich frage – also 
bin ich. Das neugeborene Kind ist eine einzige grosse Frage an die Welt und 
die Mitmenschen. Später hat es Fragen. Aber am Anfang ist es Frage! Und 
erst im Jugendalter – so drückt es Viktor E.Frankl aus – fängt der Fragende 
an, sich selbst in Frage zu stellen. Vorher ist der Mensch ein Fragewesen. Es 
beginnt mit fragenden Blicken. Ich kann die Mütter und Väter nicht mehr 
zählen, die mir bei der Anamneseerhebung erzählt haben: "Komisch Herr 
Köhler, sie werden es nicht glauben, aber direkt nach der Entbindung hat 
mich das Kind fragend angeguckt." Es ist schon fast normal geworden, dass 
die Kinder nicht mehr diesen verschleierten Blick am Anfang haben. Immer 
häufiger kommen Kinder, die schlüpfen aus dem Mutterleib und schauen 
fragend um sich. Georg Kühlewind sagte immer: sie haben einen 
'ansprechenden Blick'. Der erlischt dann wieder. Dann geht der Blick ganz 
nach hinten in eine Ferne, als würden sie in sich hinein schauen. Und im 
nächsten Moment ist wieder dieser fragende, offene, zugewandte Blick da. 
Achtet einmal darauf, wie der Blick des Neugeborenen zwischen diesen 
beiden Ausdrücken hin und her schwankt. Was mit fragenden Blicken 
beginnt, mündet dann bei den kleinen Kindern in die berüchtigte grosse 
Fragelitanei: Was ist das? Wie heisst das? Warum? Warum? Warum?...  
Hier möchte ich einen kleinen Moment innehalten. Warum fragen uns die 
Kinder 'Löcher in den Bauch'? Wollen sie Antworten? Sie wollen gar keine 
Antworten, deshalb macht uns das so verrückt: man antwortet und antwortet 
und antwortet...und das Kind hat immer eine neue Frage – bis man 
irgendwann merkt: es will ja gar keine Antworten! Es will aber auch nicht, 
dass ich einfach schweige. Das Kind geniesst gerade etwas. Dies ist eine 



bestimmte Art von Dialog, in dem das Kind ganz Frage sein darf! - Und der 
Erwachsene ihm zugewandt ist und diese Fragen mit ihm teilt. Unsere 
Antworten interessieren die Kinder in einem bestimmten Alter – so bis zwei, 
drei, vier - gar nicht. Ich habe da im Zug oder auf der Fähre viele solche 
Szenen erlebt: Da hat mir ein Vater mal so leid getan, dass ich dachte, der 
springt gleich über Bord! Sein kleiner Junge wollte wissen, wie das Schiff 
funktioniert. Und er hat erklärt und erklärt und erklärt... Er war Techniker und 
hat versucht, das mit einfachen Worten dem Kind zu sagen. Der Kleine hat 
sehr zugehört und sagte: Warum? Es hat das Kind interessiert, dass der 
Papa mit ihm spricht, das ja! Aber die Antworten waren gar nicht so 
interessant. Das Kind will sagen: ich habe riesige Fragen an die Welt. Ich 
versteh das noch nicht, aber es ist alles so interessant. Ich staune und will 
das Staunen mit dir teilen. (Eigentlich müsste es dazu sagen: Schlag mich 
jetzt nicht mit schlauen Antworten tot! - Teile mit mir einfach diese Stimmung.)  
Da gibt es eine schöne Geschichte aus dem Orient: Ein Kind fragte einen 
alten Mann: Worauf steht die ganze Welt? Auf was stehen die Sachen alle? 
Und der alte Mann antwortet: Auf einem Riesen. Das Kind fragt: auf was steht 
der Riese? Der alte Mann antwortet: Auf einem Elefanten. Das Kind fragt: 
Und worauf steht der Elefant? Und der alte Mann antwortet: auf einer 
Schildkröte. Und das Kind fragt: Worauf stehen alle Dinge? Die 
Ausgangsfrage wieder. Worauf der alte Mann erwidert: Frag nicht soviel und 
verschwinde! - Er hat natürlich denkbar falsch reagiert.  
Kein anderes Wesen auf dieser Welt stellt Fragen. Mit dem Fragen beginnt 
und endet alle Erkenntnis. Antworten sind Grabsteine zum Gedenken an 
beerdigte Fragen! Das haben Kinder nicht so gerne. Es gibt auch 
unbeugsame Fragen, die sich niemals zu Grabe tragen lassen, weil sie jedem 
Versuch einer endgültigen Antwort trotzen. Ihnen verdanken wir unsere 
geistige Lebendigkeit. Das heilt, insoweit wir Kinder bleiben dürfen in dieser 
Stimmung des Fragens ohne Antworten zu fordern. Das hält uns lebendig. 
Vergessen wir nie: die Kinder sind bis an die Schwelle der Pubertät ganz in 
dieser Stimmung. Dann kommt schon etwas Anderes ins Spiel: das Gefühl, 
ich will jetzt auch mal Fakten. Aber es bleibt Spiel – wichtig ist, dass diese 
staunende Grundverfassung bleiben darf. 
 
Im Alter von neun, zehn, elf Jahren beginnt den Kindern zu dämmern, dass in 
der Tat alles irgendwann ein Ende hat. Sie nähern sich jetzt mit grossen 
Schritten dem Punkt, an welchem das Bewusstsein der Zeitlichkeit als ein 
Bewusstsein der Endlichkeit erwacht: der Punkt also, an dem ihnen klar wird, 
mein Leben hat einen Anfang, mein Leben hat ein Ende. Und die Frage 
erwacht, was war vor dem Anfang und was wird nach dem Ende sein? 

  
Im etwas reiferen Jugendalter kommt dann die Frage hinzu, ob da überhaupt 
etwas war und sein wird. Das beschäftigt dann eher den 13-, 14-Jährigen 
ernstlich. Zuvor war Zeit der fliesende Rhythmus des Werdens, Vergehens 
und Wiedererstehens, Tag und Nacht, der Lauf der Sonne, der Gang der 



Jahresfeste – kleine Kinder wissen noch nichts von Alterung. Sie wissen noch 
nichts von der Tragik, die in alledem ja doch liegt, die manche 
Existenzialisten zu der Bemerkung veranlasst hat: "Das Leben ist von Geburt 
an ein Sterben,  ein Leben auf den Tod zu". Das sind Jugendthemen, denen 
man nicht ausweichen darf. Jugendliche ringen mit diesen Fragen oder  
lenken sich immer ab davon, denn es tut auch weh, und es macht auch 
Angst. Das gärt oft so untergründig in ihnen. Sie sollen damit ringen. 
Natürlich sollen sie Weltinteresse entwickeln, sollen sich mehr für die Welt 
draussen, die Welt der Fakten, interessieren. Aber diese inneren Dinge, die in 
den Jugendlichen vorgehen, müssen in irgendeiner Weise in der 
Jugendpädagogik thematisiert werden. Das sind ungeheuer spannende 
Themen, dieser ganze Fragekomplex: Endlichkeit, Sterblichkeit,   
Vorstellungen in der Menschheitsgeschichte über das Leben danach.  
Man kann anfangen mit den Schöpfungsmythen, weitermachen mit den 
Vorstellungen der Menschheit über das Leben nach dem Tod von frühen 
archaischen Kulturen bis in die Neuzeit, bis zum Buddhismus, der 
Anthroposophie oder was es da alles gibt. Das sind Themen, die eigentlich 
Hauptfach sein müssten in einer Schule für Jugendliche, damit diese 
eigentlichen Jugendthemen zur Sprache kommen. Damit sie nicht immer 
Sachen beantwortet bekommen, die sie gar nicht fragen! Und d a s  fragt ein 
gesunder Pubertierender! Das interessiert ihn genauso existenziell wie die 
sexuellen Fragen.  
Der Umbruch zur Pubertät beginnt mit einem undefinierbaren Gefühl des 
Abschieds. Das haben mir sehr, sehr viele Kinder geschildert. Ich habe ja das 
Privileg, dass ich mit den Kindern arbeiten kann in einer geschützten 
Zweiersituation. Da kann ein Vertrauensverhältnis entstehen: eine Situation, 
in der auch niemand von aussen zuhören kann oder reinfunkt. Es sind oft 
Kinder, die aus irgendwelchen Gründen in eine ganz besonders heftige Krise 
geraten. Es ist dann so, dass diese Kinder sich öffnen, geheime Tagebücher 
zeigen – auch das gibt es noch – oder ezählen, oder wir machen eine 
Geschichtenarbeit. In Form eines geführten Fantasierens offenbaren die 
Kinder, was sie da alles durchmachen. Es beginnt tatsächlich mit diesem 
undefinierbaren Gefühl des Abschieds: Abschied von der Kindheit. So haben 
es Hans Müller-Wiedemann und andere Entwicklungsforscher genannt. "Mitte 
der Kindheit" ist ein wunderbares Buch von Müller-Wiedemann. Das 
Wichtigste habe ich von ihm gelernt. Ich würde es noch ein wenig anders 
ausdrücken wollen: es heisst eigentlich Abschied von der Quelle. Ich möchte 
um diesen Begriff der Quelle ein bisschen kreisen: Eigentlich ist Abschied von 
der Quelle auch nicht ganz richtig. Man müsste genauer sagen: das 
Verbundensein mit der Quelle – ich spreche von einer inneren Quelle – ist 
plötzlich nicht mehr selbstverständlich gegeben. Ich versuche die 
Abschiedsstimmung dieses Alters zu erklären: Diese Quelle hat etwas zu tun 
mit dem von Hermann Hesse beschriebenen "Zauber, der dem Anfang inne 
wohnt." Da geht etwas verloren, das man als eine unmittelbare, fraglose 
Verbindung bezeichnen kann. Bis zu diesem Alter strömt da etwas. Die ganze 



Sache ist sozusagen unbeeinträchtigt, wenn die Kinder in einigermassen 
guten Verhältnissen aufwachsen. Die neun-, zehnjährigen Kinder spüren nun, 
dass etwas bevorsteht, und auch, dass sie sich auf etwas vorbereiten 
müssen, was zu tun hat damit, dass diese Verbindung nicht mehr 
selbstverständlich besteht. Dass es einer Aktivität bedarf, diese Verbindung 
herzustellen. Die Abschiedsstimmung hat etwas damit zu tun, dass im 
Rückraum etwas versiegt, was wie ein unverzichtlicher Hoffnungsstrom das 
Kind bis dahin geführt und durchdrungen hat. Man kann sich vorstellen, dass 
von der Geburtsschwelle und bis zu einem gewissen Alter uns etwas  
durchströmt, uns begleitet und kräftigt und vorallem mit Hoffnungskräften 
durchströmt. Etwas, das herüber strömt aus der anderen Welt, aus der wir 
kommen. Das versiegt an einem bestimmten Punkt, oder es strömt zumindest 
nicht mehr mit dieser Kraft und Selbstverständlichkeit. Das spüren die Kinder, 
wenn sie 9, 10 werden oder leider heute oft schon früher. Auch das wäre ein 
Thema: warum immer früher? Und plötzlich tauchen seltsame Fragen auf, die 
vorher nicht da waren. In dieser Abschiedsstimmung ist auch eine 
Einsamkeitsstimmung. Das gehört zusammen. Eine Frage ist: sind meine 
Eltern überhaupt meine Eltern? Manche Psychologen nennen das das 
Findelkindsyndrom. (Man muss ja immer allem eine Syndrombezeichnung 
geben!) Sind meine Eltern überhaupt meine Eltern? Was war in meiner ersten 
Lebenszeit? Ich weiss ja gar nicht, was in meinen ersten beiden 
Lebensjahren war. Ich habe keine Erinnerung. Sie glauben überhaupt nicht, 
wieviele Kinder plötzlich ihre Eltern verdächtigen, dass sie vielleicht 
Adoptiveltern sind! Bei Adoptivkindern ist auch oft die Kindheitsmittekrise 
verschärft:  Man muss da wirklich einen Aufwand betreiben, dass die Kinder 
nicht die Tatsache, dass sie Adoptivkinder sind, als etwas Quälendes, 
Verletzendes erleben. Aber man kann da schon etwas tun. Ich sage immer: 
Ihr müsst die Adoption erneuern, wenn die Eltern mit Adoptivkindern 
kommen. Ihr müsst das richtig feierlich machen, so wie manche Menschen 
nochmal heiraten. Das kann man machen. Man kann sich nochmal trauen 
lassen. So nach dreissig Jahren ist das ein schöner Brauch. So kann man ein 
Kind mit 10 /11 nochmal adoptieren - gerade bei Adoptivkindern, wo die 
Kindheitsmittekrise oft besonders dramatisch wird. Weil eben diese Fragen 
einfach da sind: seid ihr überhaupt meine Eltern? Seht ihr mich eigentlich, wie 
ich wirklich bin? Kann ich mich auf Euch verlassen? Oder ist das Ganze hier 
vielleicht nur ein Spiel? Es ist ein richtiges Misstrauen in Verbindung mit 
einem Einsamkeitsgefühl und einem Gefühl des Abschieds von der Kindheit – 
das ist einfach da. Das ist Fakt. Obligatorisch da.  
Und nun ist interessanterweise der Wunsch da, etwas zu erfahren, Bilder zu 
sehen aus dieser Zeit, die im Dunkeln liegt: die ersten beiden Lebensjahre. 
Mehr oder weniger bewusst ist bei den Kindern in diesem Alter dieser 
Wunsch da, meist durchaus bewusst: sich zu vergewissern dieser frühen 
Zeit, wo man selber keine Bilder hat. Das sind alles Aspekte dieser 
Rückwärtsbewegung des 9., 10., 11., 12. Lebensjahres. In diesem grossen 
Zeitraum spielt sich das alles ab. Es ist eine Art Rückwärtsbewegung, bevor 



der Schritt zur Erdenreife erfolgt – ein Bedarf, sich der Quelle zu 
vergewissern. Gibt es diesen inneren Raum, kann ich den erhalten? Sich zu 
vergewissern des eigenen Ursprungs, Bilder zu haben für die ganz frühe Zeit. 
 
Ich möchte das menschenkundlich noch ein bisschen komplizierter machen: 
Es gibt eine bildhafte und eine bildlose Erinnerung. Bis zu diesem Alter hat 
das Kind eine überaus lebendige, bildlose Erinnerung an seine Geburt und an 
seine ganz frühe Lebenszeit – an die Quelle, möchte ich hinzufügen. Ich 
glaube, sogar an das Vorgeburtliche. Selten treten Bilder auf. Es ist eine 
bildlose Erinnerung. Es ist ein fühlendes Verbundensein mit dem eigenen 
Ursprung in der frühen Zeit. Selten – wenn dramatische Dinge passiert sind – 
tauchen auch Bilder auf. Wir hatten kürzlich einen Jungen, der 5 Jahre alt ist 
und schwer erkrankte als kleines Kind, und die Ärzte in der Klinik haben den 
Eltern gesagt, sie dürfen nicht dableiben. Dieser Junge hat mit 5 Jahren 
allerschwerste Verhaltensauffälligkeiten entwickelt. Wir haben uns um ihn 
gekümmert. Er hat eines Tages Fieber bekommen und wachte aus einem 
Fiebertraum auf und sagte zu seiner Mama: warum – tränenüberströmt – 
habt ihr mich damals allein gelassen? Einen Fünfjährigen. Da waren plötzlich 
Bilder aus dieser ganz frühen Zeit da. Denkt nie, da wäre nichts. Da 
schlummern im Unbewussten durchaus Erinnerungen. Sie kommen nur in der 
Regel nicht ins Bewusstsein herauf. Daher sage ich bildlose Erinnerung.  
Aber jetzt in der Kindheitsmitte wollen die Kinder diesen Erinnerungsraum 
bebildern. Man bemerkt, dass jetzt hier ein neuer Bewusstseinsschritt 
ansteht, der bei dem erwähnten Fünfjährigen viel zu früh kam. Es ist ein 
Bedürfnis da, sich an die ganz frühe Zeit zu erinnern und ein Kummer, weil 
das nicht geht. Jetzt kann man helfen. Alle, die hier sitzen und gerade ein 
Kind in dem Alter haben, sage ich: dieses Verlangen nach Bildern könnt ihr 
stillen. Ich habe noch nie erlebt, dass ein Kind von neun, zehn Jahren nicht 
überglücklich war, wenn man sagte: wir holen die Fotoalben raus. Wir 
nehmen uns ab und zu Zeit, und dann erzählen wir. Einfach nur erzählen – 
nicht etwa eine psychoanalytische lebensgeschichtliche Aufarbeitung 
machen! Nur erzählen: da schau mal, das warst du! Das war das erste Wort, 
das du gesprochen hast. Diese und jene lustigen Eigenschaften hattest du 
als Kind usw. So bekommt das Kind Bilder, die seine tiefe Lücke, diese 
Dunkelheit füllen können. Weil das erkennende Fühlen in diesen Rückraum  
nicht mehr hinreicht, muss das auf einer bewussteren Ebene jetzt erfüllt 
werden. Das kann man obligatorisch machen in diesem Alter. Oft muss ich 
das als Therapeut in Bewegung bringen oder moderieren. Aber das kann 
man immer machen zuhause:  soich eine rein narrative Erinnerungsarbeit mit 
den Kindern in der Kindheitsmittekrise. Sie wollen die bildhafte Erinnerung an 
den Anfang beleben, und wir können ihnen dabei helfen. Das gibt eine tiefe 
innere Beruhigung. Erzählt auch von der Geburt und erzählt auch, was vorher 
war. Was das Kind in der geistigen Welt erlebt hat, können wir nicht erzählen, 
das wissen wir in der Regel nicht, das weiss das Kind nur selbst. Aber erzählt 
von der Vorgeschichte: wie sich Mama und Papa kennengelernt haben und 



so weiter. Ich weiss, es gibt vielleicht Menschen, da ist das nicht gerade eine 
sehr schöne Geschichte. Man hat sich bald getrennt oder ... Das macht 
nichts. Seid ehrlich! Man soll natürlich nicht dramatisieren oder sagen wie 
schrecklich. Es soll nicht tränenreich werden: einfach bewertungsfrei – so war 
es! Das ist die Geschichte, die dazu geführt hat, das Du jetzt da bist. Diese 
Arbeit kann manchmal ein paar Monate gehen, dann haben die Kinder 
genug. Wenn man das abschliessen kann mit einer neuen Zusicherung, der 
Bürgschaft: du kannst dich darauf verlassen: wir sind für dich da - egal was 
passiert: ob es in der Schule vielleicht daneben geht,  du den einen oder 
anderen Unsinn machst, wir mal Streit haben, egal was passiert: wir sind für 
dich da! Sprecht das aus! Es ist bei Kindern an der Schwelle zur Pubertät von 
allergrösster Wichtigkeit, dass es da keine Zweifel gibt. Das hat zu tun mit 
dem "Findelkindsyndrom". Sie wollen das wissen, diese Bestätigung. Es 
muss natürlich auch ernst sein.  
 
Damit ich im Zeitrahmen bleibe, mache ich einen kleinen Sprung: Ich möchte 
noch einige Punkte zur Vervollständigung hinzufügen, sodass wir ein 
ungefähres Bild der inneren Szenarien dieser Übergangsjahre bekommen. 
Ich sprach von der Abschiedsstimmung. Ich sprach darüber, dass das Spiel 
einen anderen Charakter annimmt, der Zauber des kleinkindlichen Spiels 
verloren geht, und die Kinder nach etwas Neuem suchen. Jede Schule 
müsste wissen, was die Rettung ist: Es ist der Entdecker- und Forschergeist, 
der jetzt in diesem Alter sich regt. Der Zauber des kleinkindlichen Spiels geht 
verloren, damit ist eine Traurigkeit für die Kinderseele verbunden.  
Aber dann kommt etwas Neues. Die Kinder wollen wissen, ob die Welt offen 
und weit ist, so eine Stimmung: die weite, weite Welt! Nicht nur die Jungs 
lieben jetzt Bücher von Seefahrern oder von Schiffsjungen, die irgendwo in 
Hamburg heimlich sich auf dem Schiff im Laderaum verkriechen. Auf hoher 
See kommt der Kapitän und sagt: Wir haben ja einen blinden Passagier! Aber 
ich bin so ein toller Helfer und Matrose, dass ich bald genauso wichtig an 
Bord bin wie die ganzen harten Männer da. - Das sind so die Träume von 
Ferne. Der Zug der Vögel - Ihr könnt die mit kaum etwas so packen. Alles, 
was zu tun hat mit der Weite und Offenheit der Welt, mit Schatzsuche, 
Forschergeist: das ist jetzt die neue Qualität. Wenn hier Türen aufgehen: 
wenn sie nicht nur dauernd stupiden Lernstoff in sich hinein stopfen müssen, 
sondern DIESES NEUE bedient wird, dann verschmerzen sie das gut, dass 
der Zauber des frühen Spiels nicht mehr da ist. Die Kinder versuchen jetzt 
auch eine Gegenwelt aufzubauen. Ich sagte ja schon, in der frühen Kindheit 
ist dieser strömende Übergang von der Realität in die Virtualität – wie es 
modern heisst – überhaupt kein Problem. Das strömt alles ineinander. Die 
Kinder, die auf die Pubertät zugehen, versuchen eine Gegenwelt aufzubauen. 
Da ist in ihnen eine Stimme, die sagt: diese Realität ist schön und gut, und 
ich will mich in der auch auskennen. Aber da würde ich ja verhungern und 
verdursten und erfrieren und abmagern. Es ist ja eine Welt, der fehlt soviel – 
ich brauche eine andere Welt: eine virtuelle Welt, eine Gegenwelt. Das dürft 



Ihr auch nicht kritisieren! Ihr dürft nicht kritisieren, wenn die Kinder sich dann 
mit Computerspielen behelfen. Das ist im Prinzip ein Gestus der Pubertät und 
auch der Vorpubertät schon, der seine Richtigkeit hat. Die Frage ist immer 
nur: was für Angebote sind da! Wenn sie sich dann nur mit irgendwelchen 
virtuellen Welten im Internet verlieren, wo die Qualität nicht so ist, wie man 
sie sich wünscht, dann ist das ein Problem, weil keine anderen Angebote da 
sind. Virtuelle Gegenwelten haben wir uns alle aufgebaut! Auch die, die jetzt 
so schimpfen, wenn die Kinder in die Internetgegenwelten gehen. Der erste 
eigene Kosmos für uns damals war Perry Mowdon: Das war ein eigener 
Kosmos, eine eigene Kosmologie, eine eigene Entstehungsgeschichte. Das 
war ein unglaublicher Weltentwurf. Aber da haben wir noch die kleinen 
Heftchen gelesen und gewetteifert: Wer sich in dem Kosmos von Perry 
Mowdon auskannte, war richtg Jemand! Das ist zur Vervollständigung des 
Bildes wichtig: sie haben ein Anrecht auf den Aufbau einer virtuellen 
Gegenwelt – in der sie selbst Weltgestalter sind!  
Nicht alle Kinder sind Literaten. Die, welche dann schon selber Geschichten 
schreiben, sind in einer guten Lage. Aber man muss sich immer fragen: 
können wir das pädagogisch bedienen und begleiten? Die Öffnung der 
Zukunftsperspektive bezüglich des eigenen Werdens ist etwas, das jetzt 
stattfindet. Ich gehe mal einige Punkte durch: die Fachleute nennen das "die 
symbolische Identitäts-Repräsentation". Damit ist gemeint, dass im 
Jugendlichen die Frage aufkommt, wer will ich in Zukunft werden. Das ist 
eine Frage an die eigene Entwicklung in die Zukunft hinein. Die 
Zukunftsperspektive also nicht nur als Frage, was gibt es da alles, was kann 
man da alles finden, entdecken, erforschen, sondern die Zukunftsperspektive 
im Hinblick auf die eigene Entwicklung. Die optative Identität wird das auch 
genannt. Wohin geht das bei mir? Es ist der Versuch eines Selbstentwurfs. 
Man könnte auch sagen, vielleicht öffnet sich etwas aus der Zukunft und da 
kommt etwas aus der Zukunft auf uns zu.  
Ich frage mich manchmal, ob wir uns ab einem bestimmten Punkt nicht aus 
der Zukunft entgegen kommen. Das nur am Rande. Dazu habe ich ein Buch 
geschrieben, das heisst "Der menschliche Lebenslauf als Kunstwerk". Wer 
Interesse an so einer verrückt klingenden Frage hat, ob sich das mit der Zeit 
vielleicht ganz anders verhält, als wir immer denken, der findet da einen 
Versuch, das aufzuschlüsseln. Man hat manchmal das Gefühl in einer Art 
erwartungsvollen Stimmung gegenüber der Zukunft zu stehen. Nicht nur als 
wäre da irgendein Nebel, in den man irgendwie hineingeht, sondern so als 
käme da etwas: Ankunft, Adventlichkeit, was kommt da? Man sagt ja auch 
"was kommt auf mich zu". Ist das nur ein dummer Spruch, oder ist diese  
Redewendung auch Ausdruck für etwas Reales? Solche Fragen kann man 
mit Jugenlichen gut diskutieren. Vergangenheit und Zukunft werden zur 
Frage, das ist der Wendepunkt: ein Heraustreten aus der Gegenwärtigkeit. 
 
Wir müssen auch noch über die moralische Seite sprechen. Und dann wird 
noch ein Punkt folgen, der den Eros betrifft, dann ist das Bild einigermassen 



vollständig. Zur moralischen Dimension noch etwas Wichtiges: In diesem 
Alter sind wir alle, die wir hier sitzen, aufmerksam geworden darauf, dass wir 
im Hinblick auf die Moral zwiespältige Wesen sind. Jeder von uns, der 
einigermassen in sich hinein gelauscht hat, hat in diesem Alter – der eine 
früher, der andere etwas später – entdeckt, dass in ihm ein Dieb wohnt. Die 
Frage ist nur: kommt er zum Zug oder nicht. Jeder in diesem Alter hat erlebt, 
das in ihm - im einen mehr der Dieb, im anderen mehr der Lügner wohnt. 
Lügen – ich kann ja Leute hinters Licht führen! Daraus könnte man ja eine 
Wissenschaft machen: man könnte genial Leute belügen und sich Vorteile 
verschaffen! Das ist irgenwie auch geil! Es ist ja nicht so, dass man denkt: 
"Gott wie schrecklich, da ist ja ein Lügner in mir." Das ist eine Seite, dass es 
dieses Erschrecken gibt. Die andere Seite ist die Verlockung: das ist doch 
vielleicht eine Möglichkeit. Und überhaupt: woher weiss ich, dass nicht alle 
alle anlügen? Da ist auch gleich die Frage nach Wahrheit und Lüge drin, und 
woran erkennt man das? Und die anderen Leute haben Masken. Und durch 
die Masken kann ich gar nicht durchgucken. Aber sie können durch meine 
auch nicht durchgucken. Wenn ich also mit einem freundlichen Gesicht mich 
hinstelle und irgendetwas behaupte....? – Vor drei Jahren habe ich noch 
gedacht, das sieht der Papa sofort. Kinder denken ja, man kann ihnen auf 
den Grund der Seele gucken. Das hängt damit zusammen, dass sie auf den 
Grund der Seele gucken können, und das einfach auf uns übertragen. Jetzt 
merkt der Jugenliche plötzlich: die können das ja gar nicht! Ich auch nicht. 
Also kann man ja ein Machtspiel machen. Man kann sich verstellen. Es gibt 
auch Verhaltenslügen. Man kann etwas vorspiegeln, was gar nicht real ist. 
Damit beschäftigen sie sich in diesem Alter. Es stehen 
Grundsatzentscheidungen an. Will ich ein ehrlicher Mensch werden? Wie 
weit kann ich überhaupt ein ehrlicher Mensch werden ? Das sind Fragen, die 
müssen einen jungen Menschen umtreiben. Und man muss sie mit ihnen 
erörtern und nicht die Moralkeule schwingen, wenn sie hier experimentieren. 
Wir können in modernen psychologischen Lehrbüchern über die Pubertät 
lesen, dass eine Zeit des experimentellen Stehlens und Lügens normal ist für 
diese Zeit und keinen Anlass gibt, zu glauben, die Kinder hätten einen 
moralischen Defekt oder seien in irgendeiner Weise gestört. Wenn es wieder 
vergeht!  
Und da muss man als Pädagoge stehen! Das erste, was man sagen muss: 
ich weiss genau, was läuft! Ich stelle mich nicht hierhin und behaupte, ich 
hätte nie so etwas gemacht oder zumindest fast gemacht. Ich weiss noch, wir 
sind ins Kaufhaus gegangen und haben alle möglichen Sachen geklaut. Dann 
kam ein Kaufhaus Detekdiv. Da hat mir mein Freund, dieser Feigling, schnell 
die Sachen, die er hatte, zugesteckt. So schnell konnte ich gar nicht 
reagieren. Dann hat aber dieser Kaufhausdedektiv uns nacheinander 
reingebeten und hat erst den Mike gebeten. Der kam raus und guckte mich 
etwas beschämt an: bei dem hat er nichts gefunden. Und in dem Vorraum da 
war nichts: ich wollte gern mein Zeug verstecken! Ich hatte die ganzen 
Sachen von ihm, und ich konnte nichts machen. Die Tür war abgeschlossen: 



ich war in der Falle! Das gab Ärger! Ich hatte dann später auch noch Tabak 
geklaut in einem Tabakladen. Das wars dann. Ach nein: meinen Eltern mal 50 
Mark! Da hat mein Vater ganz toll reagiert: er sagte, das ist ok, ich kann das 
verstehen (da war ich verliebt und wollte das Mächen auch mal einladen. Ich 
hatte einen Rivalen, der hatte immer Geld wie Heu. Und das Mädchen ging 
halt zu dem, der ihr ordentlich etwas spendiert hat. Also habe ich meinem 
Vater 50 Mark geklaut.) Das bringt uns dieser Sache auch sehr nah: Er hat es 
gemerkt und ich konnte schwer lügen. Er hat zu mir gesagt: du warst das. Ich 
bin in mein Zimmer gelaufen, habe abgeschlossen und erst mal eine halbe 
Stunde geheult. Dann habe ich aus dem Zimmer rausgeschrien: Du bist 
gemein, du bist sowas von gemein. Ich will weg. Ich will ins Internat. Er war 
dann ganz verdattert, weil ich ihn plötzlich angreife, denn ich hatte ja etwas 
ausgefressen. Er bat mich raus zum Gespräch und dann brach es aus mir 
heraus: Ich finde das so gemein, dass du denkst, ich klaue!  
Das habe ich in Gesprächen mit Kindern in diesem Alter so oft erlebt. Er hätte 
sagen können: was bist du für ein Volldepp, du klaust so offensichtlich, dass 
jeder darauf kommen muss und dann beklagst du dich hier, dass ich denke, 
du klaust, dass ich dir das zutraue! Da hat mein Vater richtig gut reagiert. Er 
sagte nämlich: Mir ist ganz klar, dass du das eigentlich nicht willst. Aber es ist 
jetzt passiert. Und wir können das doch wieder in Ordnung bringen. Da fielen 
mir Zentnerlasten von der Seele, weil mein Vater begriffen hatte, was los war. 
Da habe ich in mir sozusagen meinen Schatten bedient oder einem Drang in 
mir nachgegeben, aber zu meinem eigenen Selbstbild, zu diesem 
Zukunftsentwurf passte das nicht dazu. Ich will nicht so ein Kerl sein, der 
seine Eltern bestiehlt. Aber ich mach es! Ich bin gerade in diesem Zwiespalt: 
ich konnte dem nicht widerstehen. Aber bitte, bitte, meine Eltern sollen jetzt 
nicht denken: ich bin ein Dieb! Sie sollen begreifen: ich musste das einmal 
probieren! Vielleicht auch zwei, drei, vier, fünf mal! Deswegen bin ich noch 
lange kein schlechter Kerl!  
Denkt also auch an so etwas, wenn solche Anwandlungen kommen sollten. 
Das müsst Ihr sachlich regeln und immer mit dieser Geste: ich weiss, ich 
kann als dein Vater, deine Mutter, dein Lehrer schon soweit hinter deine 
Maske fühlen, dass ich merke: Du bist eigentlich jemand, der so etwas nicht 
tun möchte, aber es ist im Moment eine grosse Versuchung. Das ist bei 
Vielen, Vielen so. Wie gehen wir damit um? Sachlich, nicht mit einer 
moralischen Verurteilung. Das war mir noch wichtig zur Moral: es werden 
schon die inneren Abgründe entdeckt.  
Es steht eine Grundsatzentscheidung an. Die braucht Zeit bis zum 18. / 19. 
Lebensjahr. Man spricht dann vom Wechsel von der autoritativen zur 
autonomen Moral. Bis zu diesem Alter war es richtig, was die Erwachsenen 
sagen und die Gesellschaft vorschreibt. Wenn das so bliebe, wäre das 
ziemlich fatal: Dann hätten wir nämlich Menschen, die in dem Moment, wo 
die äussere Obrigkeit wegfällt, jede Schweinerei machen. Wenn es bei der 
von aussen aufgedrückten Moral bliebe – das ist ein Thema, mit dem sich 
viele Soziologen beschäftigen: Jedesmal, wenn die äussere Zwangsmoral 



wegfällt, mutieren so und so viele Menschen zu Bestien. Woran liegt das? 
Das ist eine pädagogische Frage, der man nicht aus dem Weg gehen darf. 
Man kann das günstig beeinflussen, indem man weiss, in dem Alter müssen 
die Kinder in eine moralische Ambivalenz geraten. Diese von aussen 
aufgezwungene autoritative Moral muss fragwürdig werden. Also versucht 
man sich einzuleben, einzufühlen – und sei es nur in Fantasien – so ein 
bisschen in das Kriminelle, in das Über-die-Grenzen-Treten. Versteht Ihr, da 
gibt es eine kriminelle, aber nicht in dieser moralisch verurteilenden Schicht: 
der freie Mensch regt sich und möchte aus eigenem Entschluss ein 
moralischer Mensch werden! Und nicht weil alle sagen: man hat so zu sein. 
Das haben die alten Märchenerzähler gewusst! Da gibt es Geschichten über 
Diebe, die wunderbare Bilder bereit halten. Es sind ja auch alles innere 
Regungen, die für sich genommen eine Qualität haben. "Jakob der Lügner" – 
ein wunderbares Buch. Man kann mit diesen Dingen auch spielen. Man kann 
thematisieren: was ist die Lüge in der Welt. Stehlen war mal eine Kunst – 
warum ist eigentlich stehlen schlecht? Was ist schlecht daran, wenn 
irgendein armer Kerl einem Reichen etwas wegnimmt? Lasst uns das 
diskutieren! Wir können uns nicht einfach hinstellen und den Jugendlichen 
sagen: So ist das! Sie wollen sich moralisch selbst orientieren! Das ist ein 
ganz wichtiger Punkt. 
  
Dann komme ich langsam zum Ende dieser kleinen Anatomie der seelischen 
Vorgänge in dieser Schwellenzeit. Ich habe einige Dinge nicht besprechen 
können. Darüber kann man Vortragsreihen halten. Was ich nur streifen 
konnte, das ist die magische Phase. Ihr müsst wissen, dass in dem Alter, in 
der frühen Pubertät oder auch bis in die Pubertät hinein, solche 
zwangsrituellen Geschichten auftreten. Das ist eine sehr geheimnisvolle 
Sache, weil ein Motiv aus der frühen Kindheit wieder herauf kommt. Die 
Entwicklungspsychologen (Jean Gedser z.B.) sagen, zwischen 3 und 4 da ist 
die magische Phase in der Kindheit. Das ist eine Zeit, in der die Kinder  in 
einer Bewusstseinsverfassung leben, die Entwicklungsforscher magisch 
nennen. Das waren die Zeiten "als das Wünschen noch geholfen hat". Alles 
ist voller Magie und Zauber. Die Welt ist nicht einfach diese geordnete 
Realität. Interessant ist, dass eben mit 10 /11. Untersuchungen zeigen, dass 
11 die Spitze ist. Aber das zieht sich bis in die Jugendjahre hinein, dass diese 
magische Phase wieder erscheint. Das hat auch zu tun mit dem vorhin 
beschriebenen Zurückgehen nochmal in die frühe Kindheit, wie um noch 
einmal alles durchzuschmecken und dann den Schritt in die Zukunft machen 
zu können. Also in vieler Hinsicht kehren die Kinder noch einmal zurück. Habt 
als Eltern keine Angst und bekommt keinen grossen Schreck, wenn solche 
Sachen anfangen: wenn z.B. ein Kind seine Schuhe immer in einer ganz 
bestimmten Richtung und Anordnung neben das Bett stellen muss, damit es 
einschlafen kann. Oder wenn ihr plötzlich eure Tochter drei Stufen rauf 
rennen seht und dann wieder drei zurück und dann vier rauf und wieder 
zurück und dann fünf rauf – wenn die so die Treppen rauf geht. Ich bin als 



Jugendlicher auf dem Gehweg gegangen, da waren Platten, in die gerade 
mein Fuss passte und dachte, wenn ich einmal auf die Rille trete, dann 
passiert davon etwas – an der Strassenkreuzung! Und wenn ich auf die Rille 
trat, bin ich den ganzen Weg zurück. Ich bekam einen Sauärger, weil ich 
immer so spät von der Schule kam. Ich hatte kürzlich einen Jungen, der 
musste einen Stein um einen Baum kicken, zwölfmal - da fuhr ihm jedes Mal 
der Bus weg! Da dachten die Eltern, jetzt wird er krank, und ich konnte sie 
beruhigen. Das sind Sachen, die kommen vor. Ich will das – ohne es weiter 
zu vertiefen – nur erwähnen.  
Ich will jetzt auch noch etwas über den Eros sagen, das ist der letzte Punkt 
für diesmal. Wir schauen uns den jetzt von der phänomenologischen Seite 
an.  
Was ich jetzt sage, ist für mich vielleicht das Wichtigste. Ich habe manchmal 
das Gefühl, auch das hängt mit dem Bewusstwerden unserer Sterblichkeit 
und Endlichkeit zusammen, dass wir  aus einer ganz neuen Ebene erleben, 
wie existentiell wichtig die Liebe ist. Einerseits geht auch hier eine 
Selbstverständlichkeit verloren. Ich gehe jetzt immer von Kindern aus, welche 
die Liebe erfahren dürfen, hoffentlich in aller Hülle und Fülle. Da geht eine 
Selbstverständlichkeit verloren, und es bricht eine Sehnsucht auf. Auch hier 
kommt etwas zu Bewusstsein. Auf einer neuen Stufe erscheint etwas als eine 
in die Zukunft gerichtete Sehnsucht. Das ist schon mächtig. Das 
unterschätzen wir gern. Das kann suizidal werden. Es gibt Jugendliche, das 
wissen wir alle, die wirklich auch mit ihrem Leben Schluss machen wollen, 
und das ist kein Gerede. Nicht, dass sie jetzt irgendwo von der Brücke 
springen, aber es gibt Gefühle, die ernstlich so tief schmerzlich sind: wenn sie 
zum Beispiel von einem innig geliebten Menschen zurückgewiesen werden. 
Also nicht anfangen: ach ja, Pubertätsverliebtheit vergeht und übermorgen 
hat sie die nächste. Das sind alles die äusseren Dinge. Unterschätzt nicht – 
erinnert Euch vielleicht an die eigene Jugend – wie tief das hineingeht, wie 
ungeheuer stark und brennend die Sehnsucht nach einer existentiellen Liebe 
ist – nach einer Liebe, die bedingungslos und absolut ist. Wir können von 
unserem Erwachsenenstandpunkt sagen: Flausen. Das muss man beizeiten 
lernen, so etwas funktioniert nicht. Aber es ist so: eigentlich will man das 
Unmögliche als junger Mensch auf diesem Gebiet. Das Sexuelle ist da drin. 
Bei den Zehn-, Elfjährigen – das ist die Phase des präsexuellen Eros – da ist 
das Sexuelle noch ziemlich unwichtig. Aber diese ungeheure Sehnsucht nach 
Intimität, Nähe und totaler Verbindung, die ist da – auf der rein seelischen 
Ebene. Das sexuelle Moment kommt dann ein paar Jahre später dazu. Man 
muss einfach wissen: in diesem Alter finden grosse Liebesgeschichten statt. 
Aber oft im Stillen. Das ist ein sehr verhüllter Bereich. Denkt mal zurück. Ich 
würde mich wundern, wenn hier jemand sässe, der oder die nicht in diesem 
Alter, in der Vor- und Frühpubertät eine ganz grosse Liebe hatte, der man 
sich nicht offenbaren konnte. Vielleicht ein Lehrer oder eine Tante oder ein 
anderes Kind. Es können auch mal zwei, drei sein. Fast jeder hat so eine 
Geschichte zu erzählen. Die ist dann in irgendeinem Tagebuch verschlossen. 



Darf man solche Tagebücher lesen, geht einem das schon nahe. Das sind 
ganz grosse Gefühle – bei Mädchen mehr, aber bei den Jungs auch. Wirklich 
ganz grosse und tiefe Gefühle bis hin zu Tagebucheintragungen der Art 
"würde sterben für den Herrn....!" z.B. ein Lehrer. Ich würde für ihn sterben.  
Es fühlt sich so an. Und hier muss man wissen, wenn man z.B. Schüler zu 
unterrichten hat, jeder Erwachsene muss wissen: ich könnte der sein. Es ist 
ganz eigentümlich, auf wen die Wahl fällt. Das sind nicht so sehr äussere 
Attribute. Das ist ganz geheimnisvoll. Ihr müsst wissen, ich kann dieser 
Mensch sein. Es könnte sein, dass in meiner Klasse ein Mädchen – das 
muss jeder Lehrer sich sagen – ist, für die ich gerade diese Person bin. Wie 
kann ich mich offenbaren? Sie wird es vielleicht nie offenbaren. Aber es 
könnte sein, dass ich sie durch eine dumme herablassende Bemerkung so 
verletze, dass das z.B. in eine Magersucht führen wird. Das ist so. Ich habe in 
dermassen vielen Anamnesen an Magersucht erkrankter Mädchen solche 
Verletzungen durch tief verehrte und geliebte Menschen in der Kindheitsmitte 
– diesem sensiblen Alter – gefunden. Das ist zumindest ein häufig 
auslösender Faktor für richtige tiefe und lang anhaltende Krisen. Da muss 
man ewig lange Gesprächsprozesse machen, bis so etwas heraus kommt. 
Das soll nicht heissen: fasst sie mit Samthandschuhen an. Ich werde oft so 
missverstanden. Die Kinder in diesem Alter brauchen ein Gegenüber, das 
dasteht und sich zeigt und auch seine Emotionen zeigt und sagt: ich halt`s 
nicht mehr aus! Oder halt mal die Klappe! Das geht alles. Ich muss nicht 
immer der überlegene Pädagoge sein, der von oben herab pädagogisiert. 
Das können sie gar nicht brauchen. Es braucht aber eine ungeheure 
Diskretion. Die 14- / 15-Jährigen brauchen das schon nicht mehr so. Aber an 
der Schwelle, da hilft es. Ihr braucht eine ungeheure innere Diskretion. Ihr 
müsst wissen: da ist eine Verletzlichkeit, die ist nie vorher und nie später so 
gross, auch wenn Ihr es nicht erfahrt. Also nichts Kränkendes! Sonst könnt Ihr 
ruhig rappeln. Ihr könnt streng sein, Ihr könnt mal schreien, aber man muss 
wissen, was sind verletzende Äusserungen. Man muss wissen, was geht 
unter die Gürtellinie: nichts Demütigendes, nichts Kränkendes, nichts 
Herablassendes. Das ist eine Botschaft, die mir ungeheuer wichtig ist – 
allgemein für Kinder und Jugendliche, aber ganz besonders für die 
Übergangszeit. Respektiert Geheimnisse, respektiert diese Verletzlichkeit und 
denkt immer daran, dass Ihr derjenige sein könntet, dem gerade das Privileg 
zuteil wird, mit einer grossen Liebe beschenkt zu werden. Geht einfach mal 
davon aus und verhaltet Euch entsprechend den Kindern in diesem Alter 
gegenüber.  
Damit hätten wir ein paar – wenn auch nicht alle - wichtige Punkte. Das alles 
sollte man im Hinterkopf haben, wenn die Kinder dann  – äusserlich gesehen 
– so alles möglich vollführen, was noch ganz kindlich ist. Die Jungs kindlich, 
die Mädchen spielen ihre Spiele und man denkt: Zehnjährige, Elfjährige, 
Zwölfjährige. Man kommt ja auf all das gar nicht, was ich jetzt geschildert 
habe. Das ist sozusagen die Hintergrundmusik. Das ist alles da. Das ist nicht 
leise und wenig, das spielt alles eine grosse Rolle. Müller-Wiedemann hat 



immer gesagt: das ist die Zeit, wo sie sich am meisten in Geheimnisse hüllen, 
wo wir am wenigsten mitbekommen von dem, was in ihnen vorgeht. Die 
Jugendlichen sind schon wieder viel expressiver. Sie haben schon wieder viel 
mehr "ihr Herz auf der Zunge" – jedenfalls in der Grundtendenz. Es gibt auch 
da Verschlossene. Die Jugendlichen sind wieder offener. Sie zeigen sich 
wieder. Die kleinen Kinder sowieso. Ein kleines Kind ist noch recht 
unbefangen im Allgemeinen. Hier haben wir eine Zeit, frühe Pubertät und das 
Vorspiel zur Pubertät, wo die Kinder so vehüllt sind, schamhaft verhüllt 
könnte man fast sagen, ihr Inneres nicht preisgeben und deswegen durch 
das äussere Gebaren oft ein völlig falscher Eindruck entsteht.  
Als Letztes noch ein paar Stichworte zur pädagogischen Frage: ich hatte 
gesagt, dass Unaufdringlichkeit, Diskretion und die Vermeidung von jeder Art 
kränkender Ansprache von grosser Bedeutung sind. Ich möchte erinnern an 
die Bekräftigung der Elternschaft, nicht nur bei Adoptivkindern, in Verbindung 
mit diesem Rückwärtsgehen in der Kindheit. 
Berücksichtigt das moralische Problem: Moralische Verfehlungen im 
Jugendalter sollte man bearbeiten, aber auf einer pragmatischen Ebene. 
Nicht mit diesem Gestus: du hast moralisch versagt, sondern mit dem 
Gestus, hier ist etwas passiert, und das müssen wir in Ordnung bringen. 
Denkt an mein Beispiel: mein Papa hatte mich bestraft, aber ich war 
erleichtert, weil ich wusste, der hält mich nicht für einen moralisch 
verkommenen Menschen. Das tut den Jugendlichen, auch den grösseren 
Jugendlichen, ziemlich weh, wenn sie so und so oft etwas angestellt haben 
und kommen jetzt in diesen Ruf, sie seien irgenwie moralisch gestörte oder 
moralisch defekte Menschen. Dann wird das eine richtig selbsterfüllende 
Prophezeiung! Nach dem Motto: wenn sowieso jeder denkt, ich bin so, dann 
kann ich das auch machen. Da muss man unheimlich aufpassen. Das ist ein 
pädagogischer Rat, der im Einzelfall sehr praktisch wird: nicht mit 
moralischen Vorhaltungen kommen, immer davon ausgehen: sie wissen 
selber, dass sie Scheisse gebaut haben. Das braucht Ihr ihnen nicht sagen. 
Das wissen sie. Aber auf der anderen Seite ganz klar: wenn so etwas zu 
Lasten und zu Schaden Anderer gegangen ist, dann muss das wieder in 
Ordnung gebracht werden, und wir überlegen gemeinsam, wie wir das wieder 
in Ordnung bringen können. Das ist die pragmatisch aber niemals moralisch 
verurteilende Ebene, die hier so wichtig ist.  
 
 
 
Transkribiert von Lilo Weiler, im Winter 2022/23 


