Henning Kohler

Kleine Kinder leben noch in einem Unendlichkeitsgefuhl. Etwas auf den
nachsten oder auf den St.Nimmerleinstag zu verschieben, macht fur sie kaum
einen Unterschied. ,Spater” heil3t ,irgendwann in weiter Ferne ... oder auch
nicht.“ Das vergessen wir Erwachsenen oft.

Erst nach und nach setzt ein Geflhl fur ,Zeitrdume® ein. Im
Kindergartenalter ist aber alles, was Uber eine Woche hinausgeht, immer
noch nicht recht fassbar, und in der fruhen Schulzeit fuhlt sich ,ein Jahr” so
lang an wie fur uns Erwachsene 10 oder 20 Jahre. Dass ihr ganzes Leben
befristet ist, fassen die Kinder noch nicht wirklich. (Wenngleich sie wissen,
dass jemanden ein todliches Ungluck treffen kann.) Erstmals wird die
Endlichkeit des Daseins um das 9., 10. Lebensjahr bewusst, undeutlich noch,
aber doch eindeutig ... eindeutig genug, dass es wie ein Schock wirken kann.
Dann, in der Vor- und Fruhpubertat bis weit in die Jugendjahre hinein, spielt
das Gewahrwerden der Endlichkeit/\Verganglichkeit eine viel groRere Rolle,
als man gemeinhin annimmt. Mehr oder weniger bewusst ringen die
Jugendlichen um eine innere Haltung dazu, dass alles irgendwann zuende
geht, selbst die grof3te Liebe; dass alles irgendwann ein Ende hat, jedes
Menschenleben, jedes Gluck und jedes Leid, jede Kultur, selbst die grofdte
Liebe ... und vielleicht sogar die Welt? Wie konnte das Thema auf sinnvolle
Weise im Unterricht aufgegriffen werden? Sollte man direkt darauf zugehen
oder indirekte Hilfen anbieten, ein positives Verhaltnis dazu zu finden?
Welche Bedeutung hat in diesem Zusammenhang das Ich als ,unsterblicher
Wesenskern“?

H.K.

Jugendalter:

Ich-Erwachen im Gewahrwerden der Endlichkeit
Vortrag in Bonn am 26. Januar 2011

Ich mochte heute Uber die Jugendjahre sprechen, und das ganz weit fassen.
Wir konnen ja nicht immer schematisch denken. Ich habe nichts gegen die
Jahrsiebteinteilung: sie ist fruchtbar, aber man muss heute, wenn man Uber
das Jugendalter spricht, eigentlich schon mit dem neunten, zehnten
Lebensjahr beginnen. Es ist das Vorspiel, der Prolog zur Pubertat. Wir wollen
uns zeitlich nicht so begrenzen: Was ich hier sagen werde, betrifft im
weitesten Sinne die Kindheitsmitte, die Vorpubertat, die FrUhpubertat — also
diese ganze Dynamik. Diese beginnt heute so um das 9. / 10. Lebensjahr,
manchmal schon fruher. Sie hat zu tun mit derm Herausfallen aus der
Kindheit. Wenn ein Kind lang genug Kind sein darf, dann wird es so um das
9./10.Lebensjahr eine Bekimmerung und eine Einsamkeitsstimmung erleben,



die es sich zunachst nicht erklaren kann. Sie hat damit zu tun, dass
tatsachlich etwas sich andert, etwas verloren gehen wird. Die Kinder halten
sich auf in einem Vorgeflhl auf einen Entwicklungsschritt und sind auf ihre Art
hin- und hergerissen. Vieles in dieser Prologphase zur Pubertat spielt sich im
Verborgenen ab. Es braucht viel und lange Erfahrung mit Kindern und die
Mdglichkeit zu persdnlichen Gesprachen, um langsam der Sache auf die
Spur zu kommen. Ausserlich merkt man oft gar nicht viel von den
Stimmungsschwankungen, von den Einsamkeitsgefuhlen, die da plotzlich
sind. Von solchen Erlebnissen: ich kann gar nicht mehr so spielen, wie ich
friher mal spielen konnte. Was ist eigentlich los? Alles andert sich. Die Welt
wird in gewisser Weise prosaischer. Es ging ein Zauber verloren. Da machen
die Kinder einiges durch, um einerseits das zu verhindern, andererseits
kommt auch eine Vorfreude auf. Das Kind ist durchaus ambivalent auf das
Neue, was da jetzt kommit.

Ilch habe die Uberschrift gewahlt "Ich-Erwachen im Gewahrwerden der
Endlichkeit", damit wir einen bestimmten Blickwinkel einnehmen, unter dem
wir diese Entwicklung betrachten. Es gabe auch andere. Ich spreche jetzt
nicht von dem Ich-Gefuhl und nicht von dem Ich-Erlebnis: das ist ganz, ganz
frh schon da (das ware jetzt ein anderes Thema, das Ichgefuhl ist mit hoher
Wahrscheinlichkeit schon lange vor dem Ich-Sagen da). Wir sprechen jetzt
wirklich von dem Ich-Bewusstsein. Wir sprechen von dem Erklimmen der
Stufe, wo der Mensch beginnt, sich bewusst mit seiner eigenen Existenz
auseinander zu setzen: sich sozusagen auf der Bewusstseinsebene zu
doppeln, sich gegenuber zu stehen, langsam Fragen an sich und die eigene
Existenz und die eigene Lebensgeschichte zu entwickeln.

Diese Stufe des Ich-Erwachens, wo das eigentliche Ich-Bewusstsein
aufleuchtet, hat interessanterweise etwas zu tun mit der Endlichkeit. Das ist
ein Thema, um das im 20.Jahrhundert viele Philosophen gerungen haben.
Wenn man das von der philosophisch — anthroposophischen Seite betrachtet,
hat man unerschopfliches Material z.B. bei den Existenzialisten: immer und
immer wieder das Ringen um diese Frage: Das Ich-Bewusstsein hat etwas zu
tun mit dem Gewahrwerden der Schwellen: das Uberschauen des eigenen
Lebens als eines Vorganges, der am Anfang und am Ende eine Schwelle hat,
der begrenzt ist. Dieser Schritt scheint in einer gewissen Weise etwas
Weckendes zu haben wie das Aufwachen aus einem Traum in dem man bis
dahin noch mehr oder weniger lebte. Rudolf Steiner druckte es so aus: Wir
erwachen im Gewahrwerden der Schwellen zur Erdenreife. Ich meine die
Erdenreife als einen Reifeschritt des Bewusstseins. Dieses Erwachen zieht
sich Uber Jahre hin — bei jedem Kind anders. Bei dem Einen etwas fruher, bei
dem Anderen etwas spater. Das hat eine sehr individuelle Farbung. Das
muss man bei allem, was ich heute Abend sage, naturlich im Hinterkopf
behalten. Jedes Kind durchlebt und bringt das zum Ausdruck auf seine ganz
individuelle Art.



In meiner eigenen Geschichte gehe ich dann gerne nach diesem Motto in
meine eigene Kindheit und Jugend zurtck. (Rudolf Steiner sagte einmal: die
wichtigste Quelle der Psychologie ist die Selbsterforschung, die Erforschung
der eigenen Seele). Bei mir war das so, dass — ich war neun, fast zehn - das
"Unendlichkeitsratsel" bei mir einschlug: Diese ganze Frage "Endlichkeit —
Unendlichkeit" war bei dem 9-jahrigen Henning ein Thema, das ihn nicht
einschlafen liess. Aber ich habe den Teufel getan, meinen Eltern oder
Irgendwem davon zu erzahlen! Zu dieser Zeit hatte ich auch keinen Freund,
mit dem ich das besprechen konnte. Ich habe mit meinem kleinen Bruder
gesprochen: er stand mit offenem Mund vor mir und hat Uberhaupt nicht
verstanden, was ich redete - aber er hat brav zugehort.

Das Thema, das mir nachts richtige Zwangsgedanken verursacht hat, war
diese vertrackte Geschichte, dass es Unendlichkeit nicht geben kann und
Endlichkeit eigentlich auch nicht! Wenn man sich dann fragt als kleiner Knopf:
'irgendwo hort alles auf' - ist das ein neuer Gedanke in der Entwicklung des
Menschen. Plotzlich steht da so ein Kind und sagt sich: irgendwann hort doch
alles auf! Also muss doch auch das Weltall irgendwo aufhoren. Und dann
operiert man naturlich mit Bildern, die man zur Verfugung hat, und denkt sich
vielleicht eine riiiesengrosse, unendlich hohe Wand. Da ist dann das
Universum zuende. Und dann sagt man sich: ja aber, danach muss ja dann
hinter der Wand irgendetwas kommen. Und wenn dann da irgendwo wieder
eine Wand ist, muss ja dahinter wieder etwas kommen.....aber dass das
immer so weiter geht, geht ja auch nicht, weil alles ja irgendwie und
irgendwo zuende geht. In diesen Gedankenkreisen habe ich mich als
Neunjahriger eine Zeitlang bewegt. Ich hatte dann immer — ich weiss das
noch genau — an bestimmten Stellen das Gefuhl: wenn ich jetzt nicht aufhore,
dann reisst etwas in meinem Kopf. Das war auch eine Qual. Ich musste mich
dann ablenken, irgendetwas machen, um davon weg zu kommen. Das hatte
durchaus den Charakter von Zwangsgedanken. Alle padagogisch Versierten,
die hier sitzen, wissen ja auch, dass das 9./10. Lebensjahr auch eine
typische Phase fur Zwangsgedanken und Zwangshandlungen ist.
Zwangsrituale treten in diesem Alter haufig auf, und sie sind aber keineswegs
pathologisch. Gedankenkreise um solche existenziellen Fragen konnen jetzt
beginnen. Ich habe das von anderen Kindern auch vielfach bestatigt
bekommen.

Heute ist das Problem, dass die Kinder eine Fulle von Ablenkungen haben.
Dennoch kann Mancher abends nicht einschlafen weil ihn solche Fragen
umtreiben. Ich habe Zuflucht gesucht in einer Art Rickwartsbewegung in die
frhere Kindheit. Es kam gleichzeitig so eine Art Groll in der Seele auf: ich will
das nicht haben, was da plotzlich wie so ein Schatten Uber meiner Seele
liegt. Ich will wieder genauso unbeschwert spielen und glucklich sein wie
fruher. Das hat bei mir einige Probleme aufgeworfen, und das tut es heute
auch bei Vielen: einige Verweigerungshaltungen, eine Art Zorn auf alles, was
mich fordert, auch das ganze Lernen und so weiter. Es ist eine
Ruckwartsbewegung, ganz in die Phantasiewelt wieder eintauchen zu wollen,



mit der Tendenz zurlck. Es gibt dann auch Kinder, die plotzlich wieder bei der
Mama ins Bett kriechen — typisch fur diese Kindheitsmittezeit. Eltern meinen
dann oft, das Kind macht eine Rickwartsbewegung und benimmt sich wieder
wie ein Baby. Da sind plétzlich Angste, von denen wir dachten, sie wéaren
langst Uberstanden: die hatte das Kind mal mit 4 oder 5.

Dies ist eine interessante Dynamik in der Vorahnung dessen, was die
Erwachsenen so leichthin den "Ernst des Lebens" nennen. In der Vorahnung
darauf erwacht einerseits Neugier. Naturlich ist das eine grosse Sache: ich
werde bald Jugenlicher sein und bald erwachsen. Aber es gibt eben auch
diese andere Bewegung, dass so eine Sehnsucht erwacht, die eigentlich
ruckwarts gewandt ist. Das legte sich alles wieder — ich bleibe noch ein
bisschen bei den eigenen Erfahrungen. Was blieb war dann zunachst dieses
Gefluhl: das Spielen ist nicht mehr so, wie es war. Das haben in diesem Alter
wirklich viele Kinder. Ich mochte Euch das ans Herz legen, dass |hr das wisst.
Es tut weh! Die ganzen Spiele der Kinder funktionieren nicht mehr. Sie
probieren es immer und immer wieder, und es geht nicht mehr so wie es war.
Wir hatten eine Bande, die "Totenkopfbande". Das ist ja in dem Alter kein
Problem, dass man solche Namen wahlt und sich Uberhaupt nichts Boses
dabei denkt. Wir sind im Wald rumgestromert. Es waren Rollenspiele, in
denen man nach 10 Minuten als Gruppe drin war. Ich war der "fliegende
Feuerpfeil" oder spater "Hauptling verbundenes Knie". Wenn wir abends
erschopft nachhause kamen, haben wir wieder zurickgefunden, aus der
Rolle uns gelost — aber: ich war diese Rolle! Es war so leicht, einfach
hineinzuschlupfen in solche Phantasien. Und sie waren genauso real wie die
reale Welt.

Und ab 9 / 10 funktionierte das nicht mehr! Es ging einfach nicht mehr. Da
zerbrach etwas: hier ist die Realitat - da ist deine Traumwelt! Und du kannst
nicht mehr einfach ein Vagabund zwischen beiden Welten sein, wie du das
mal warst!

Eine grosse Hilfe sind dann Bucher, die dieses Alter ansprechen, die eine
ganz starke Fantasiekraft haben und Anregung geben, innere Bilder zu
entwickeln. Beispiele: Harry Potter (was immer man zu Harry Potter meinen
mag). Fakt ist: es fasziniert die Kinder gerade in diesem Alter, weil es Vieles
anspricht, was ihre Sehnsucht ist. Es hilft ihnen. Es ist eine ungeheuer
belebende Geschichte. Und weil man nicht mehr so spielen kann, ist es eine
Hilfe, sich in solche literarischen Stoffe zu vertiefen. Man kann Fantasiereisen
auf diese Weise machen. Fur mich war es zum Beispiel "Kalle Blomquist" von
Astrid Lindgren. Da gibt es einen Band, wo die ganze Kindheitsmittedramatik
so wunderbar geschildert ist: Die finden ja einen Toten! Das ist eine Art Krimi.
Es wird diese unglaubliche Erschutterung der Kinderseelen dargestellt von
Astrid Lindgren: ganz fein, ganz kundig. Sie wusste genau, was sich in
diesem Alter abspielt. Sie war "Kindheitsmitte-Expertin"! Den Kindern wird
plotzlich klar, dass der Mensch stirbt, und auch sie sterben werden. Das war
vorher schon irgendwie klar, aber jetzt wird es mit einer Deutlichkeit klar,
welche die Kinderseele wirklich erschuttert. Das hat Astrid Lindgren sehr



schon beschrieben. Auch "Ronja Raubertochter” ist ein Buch, wo man diese
Dinge wunderbar beschrieben findet. Es ist fast ein Psychologielehrbuch flr
die Kindheitsmitte: wie die beiden Kinder aufbrechen und diese grosse
Freiheit der Kindheit noch retten wollen. Da kommt dann auch diese
Melancholie ins Spiel: sie merken, dieser Frihling wird zuende gehen. Es
geht soweit, dass die beiden Kinder zum Ausdruck bringen, lieber mochten
sie sterben, als dass das je zuende geht. Das sind ganz starke Bilder, die real
sind: das spielt sich ab, allerdings im Verborgenen. Wir haben daflr diese
"Seelenkundigen”, die uns in literarischer Form zeigen: das geht in den
Kindern vor in diesem Alter! Oder den Film "Stand by me" musste eigentlich
jeder sich mal anschauen durfen: Eine Kindergruppe, die eine Begegnung mit
dem Tod hat - auf eine feine wunderschone Art filmisch erzanhlt.

Ich will nicht zuviel von mir erzahlen, aber etwas noch: Drei Jahre spater
hatte das Ganze dann schon eine andere Stufe: ich war so ein junger
Liedermacher. Als Vierzehnjahriger rannte ich immer mit meiner Klampfe rum
und schrieb erste melancholische Songs. Es gab in meiner Heimatstadt eine
Szene, wo auch etwas bekanntere Liedermacher waren. So wie das damals
68 war, es da gab keine Grenzen: da konnte so ein Jugenlicher leicht mit
solchen Beruhmtheiten Kontakt knupfen. So entwickelte ich eine
Freundschaft zu Peter Roland. Den kennt man heute nicht mehr. Er war ein
damals sehr bekannter Bankelsanger. Er war wie so ein grosser Bruder. Er
hat mich angehort und gefordert, meine Texte verbessert. - Und dann ist
Peter Roland bei einem Autounfall ums Leben gekommen! Das war das erste
Mal in meinem Leben, dass der Tod eines Anderen mich so tief erschuttert
hat, und ich mich kaum mehr erholt habe davon. Und da war mir zum ersten
Mal in der ganzen Endgultigkeit klar: jetzt ist ein Mensch von dieser Erde
verschwunden, und ich weiss nicht, ob es ihn irgendwo anders noch gibt!
Mogen meine Eltern, die sehr religios waren, und alle sagen: "Der ist jetzt im
Himmel" - das habe ich als Kind hingenommen, es war fur mich
selbstverstandlich. Jetzt aber war es nicht mehr selbstverstandlich! Der
Schmerz hat eine neue Qualitat. Den empfinden die kleinen Kinder nicht so,
wenn ein Mensch geht. Das war damals neu, und ich bin heute noch nicht
fertig mit der Frage. Was da mit vierzehn aufbrach, hat mich bis heute nicht
mehr losgelassen. In einem Nachruf auf Peter Roland stand: "Unser Freund
und unser grosses Vorbild ist Uber die Schwelle gegangen". Das haben Leute
von der "Werkstatt 68" so hingeschrieben: Uber die Schwelle gegangen —
interessant! Aus einer tiefen Verbundenheit und Erschutterung kam plotzlich
diese Formulierung aus dem Munde von Menschen, die eigentlich sonst gar
nicht so dachten.

Das Wort "Schwelle" hat mich fortan beschaftigt. Das Wort war eingebrannt,
und ich wusste, dass es ein Leben lang dauern wird, dem naher zu kommen.
Kurz zuvor war ein Mitschuler gestorben, auch ein guter Freund - das hat
mich aber nicht so erschuittert wie der Tod von Peter Roland. Da war ich so
dreizehn, aber es war doch schon seltsam. Die ganze Klasse war auf dem
Friedhof, und wir haben durch Albereien unsere Erschutterung verborgen! Wir



haben zum Entsetzen der Lehrer und der Trauergemeinde da rumgealbert
und rumgemacht, uns gegenseitig angestossen und Witze erzahlt. Ich bin
sogar noch mit einem Ful} in das Grab reingerutscht! Das war wirklich aus
der Sicht der trauernden Erwachsenen ein Fiasko, was diese Gruppe
dreizehnjahriger Jungs da angestellt hat. Wir waren eben doch schon soweit,
dass uns das ganz tief durchgeschdittelt hat, aber wir wollten es noch nicht,
wir sind dem noch ausgewichen durch kindisches Benehmen. Und mit
vierzehn, als Peter Roland starb, ging das nicht mehr. Ich konnte dem nicht
mehr ausweichen. Jetzt war ich da! Jetzt war ich raus aus der Kindheit!

Das sind Bilder, die man in vielen, vielen Lebensgeschichten finden kann. Ich
will noch zu dieser "Unendlichkeitssache" etwas sagen: So bis 9/ 10 - als
dieses Thema plotzlich im Bewusstsein auftauchte - hatte ich ein
Unendlichkeitsgefunhl. Kinder haben ein Ewigkeitsgefuhl als
Grundlebensgefuhl. Das hat eine grosse Sicherheit, eine Evidenz. Man denkt
nicht dartber nach. Die Welt ist ewig. Man lebt in einem Gefuhl von Ewigkeit.
Das hat naturlich zu tun mit diesem Leben hier und jetzt. Und dann kam der
Punkt — das ist das Interessante an diesem Ubersprung -, dass ich jetzt
versuchte, die Unendlichkeit zu denken! Und das funktionierte nicht. Das
Fuhlen des Unendlichen - ich wurde das ein "erkennendes Fuhlen" nennen -
ist eine Gnade, welche die Kinder noch haben. Dann fallen sie raus und
versuchen, das, was sie mit einer grossen Sicherheit gefihlsmassig einfach
angenommen haben, zu denken. Und jetzt geht das nicht mehr! Dieser
Denkapparat ist der Sache nicht gewachsen. Das wiederum zertrimmert
diese Geflhlsgewissheit. Man kann sagen zertrummert, man kann auch
sagen, es bringt diese Gewissheit ins Wanken — da gibt es sozusagen
verschiedene Schweregrade.

Ich sage, die Kinder leben im Hier und Jetzt — das ist ein geflugeltes Wort. Im
Hier und Jetzt leben heisst in einem Ewigkeits- oder Unendlichkeitsgefuhl
leben. Der kluge Erwachsenensatz "alles geht einmal zuende" klingt in den
Ohren eines kleinen Kindes wie "trabakabaluzukuki" oder so etwas! Es
versteht Uberhaupt nicht, was Sie gerade reden! Wenn ein Kind spielt und es
ist gerade in diesem Ewigkeitsgefuhl — und sie gehen hin und sagen: noch 10
Minuten, wir mussen z.B. einkaufen gehen oder sonst was: das ist fur das
Kind ein Rausgerissenwerden aus einem Unendlichkeitsgefuhl — eigentlich
eine Situation, wo es innerlich gar nicht mitgehen kann. Kinder verstehen
nicht, warum das sein muss. Wenn wir mit Kindern padagogisch umgehen,
mussen wir auch wissen, was sie Uberhaupt verstehen! Sie kdnnen ein
dreijahriges Kind an der Hand nehmen oder es in den Arm nehmen und
sagen: wir missen jetzt los. Sie konnen Ubergénge gestalten, wenn ein Kind
vertieft spielt und man weiss, man muss es jetzt rausreissen. Aber es nutzt
nichts, wenn Sie an die Vernunft eines Dreijahrigen apellieren wollen nach
dem Motto "das muss jetzt sein, guck doch mal auf die Uhr, es ist Zeit, jetzt
muss mal Schluss sein hier — das verstehen die Kinder nicht! Das ist eine
Erwachsenenwelt, welche die Kleinen nicht verstehen. Deswegen brauchen



wir sie gar nicht zu belehren. Wenn sie rumschreien und rumtoben, weil sie
vom Spiel weg mussen, haben sie vollig recht! Man muss sie natlrlich
manchmal wegnehmen — ich fand es immer furchtbar, meine Kinder aus dem
Spiel reissen zu mussen, aber es musste halt sein.

Immer mehr und mehr schlagt diese Realitat zu. Sie tritt heute sehr frih in ein
Kinderleben. Fruher war Vieles schlimmer, aber das ist ein Problem, das neu
ist: dass die Kinder ganz so fruh von diesem Prinzip der zerhackten Zeit, dem
Prinzip des streng durchstrukturierten Zeitmasses, diesem mechanischen
Zeitprinzip eingesperrt werden. Sie haben noch ein ganz anderes
Zeiterleben: das hat mit der Uhrzeit ganz wenig zu tun. Ich will das nur kurz
einschieben, wir kommen gleich wieder auf das Jugendalter.

Man muss sich wieder in die Bewusstseinsverfassung des Kindes zuruck
versetzen, das ist das Allerwichtigste. Georg Kuhlewind sagte sogar, man
muss sich diese Bewusstseinsverfassung wieder zu eigen machen, sonst
kann man die Kinder gar nicht verstehen und ist erzieherisch ein Elefant im
Porzellanladen. Die Kinder werden vom Leben rasch genug daruber belehrt,
dass ganz gegen ihr Lebensgefuhl tatsachlich Vieles zuende geht, auch
Vieles Schones zuende gehen muss, und aus seltsamen uneinsehbaren
Grunden immer alles unterbrochen wird auf dieser Welt. Das lernen sie
schon. Aber wir mussen dabei wissen: sie werden durch jede Beendigung
aus ihrem Unendlichkeitsgefuhl gerissen! Dieses Unendlichkeitsgefuhl ist ein
traumender Zustand. Die Erfahrung von Beendigung — wenn etwas von
aussen beendigend einschlagt - ist ein Herausgerissenwerden aus diesem
traumenden Zustand in eine Wachheit, die in gewisser Weise schmerzlich ist.
Endlichkeit, Beendigung hat etwas zu tun mit Bewusstseinswachheit, mit dem
Ankommen in der sogenannten harten Realitat. Das Ende ist ein Schnitt. Die
Beendigung ist eine Art Aufprall. Das erleben wir Erwachsenen nicht mehr.
Wir haben uns damit arrangiert. Das ist unsere Lebenswelt, wir kdnnen das.
Fur Kinder ist es etwas, das zunachst einmal gar nicht so einfach ist. "Jedem
Anfang wohnt ein Zauber inne..." heisst es bei Hermann Hesse. So konnte
man sagen: jede Beendigung ist eine Entzauberung.

Kleine Kinder leben noch - und wollen das auch - intensiv in der Stimmung
dieses Zaubers des Beginns. Alles ist anfanglich. Das Kind ist noch
uberstrahlt von diesem Zauber des Beginnens, den Hesse meint. Hannah
Arendt, eine grosse Philosophin, hat das "die Grundstimmung der
Geburtlichkeit" genannt, die den Menschen noch eine ganze Weile begleitet,
ehe er sich der Sterblichkeit bewusst wird. Ahrendt sagte, wir kdnnen seelisch
nur Uberleben, wenn wir dieses Grundgefuhl von Geburtlichkeit auch weiter
tragen konnen in die Zeit, wo uns unsere Sterblichkeit bewusst geworden ist.
Ich finde diesen Begriff der Geburtlichkeit ganz wunderschon. Nicht nur das
Kind ist Uberstrahlt von diesem Geburtlichkeitszauber, sondern auch die Welt.
Durch die Augen des Kindes betrachtet, ist die ganze Welt Uberstrahlt von
diesem Zauber. Jede Menschengeburt ist ein Weltaufgang. Kleine Kinder
sind Wesen der Morgendammerung, des Sonnenaufgangs. Und wenn sie



abends schlafen gehen, dann ist das wie ein Innehalten: am besten so ganz
zufrieden, um am nachsten Morgen wieder diesen Zauber des Weltaufgangs
erleben zu durfen. So sollte es sein.

Wenn kleine Kinder aber schon voller Sorge schlafen gehen - was wir heute
sehr oft haben im Hinblick auf die Muhen des kommenden Tages, auf das,
was da wieder alles auf sie zukommt - dann stimmt etwas nicht! Es reicht
doch, wenn wir das als Erwachsene dauernd erleben! Es reicht, wenn die
Jugendlichen dann in so eine Stimmung kommen — was sie Ubrigens zu
unheimlicher Proteststimmung auch aufruft. Aber die Kleinen? — Ich bin auch
froh, dass es diese Waldorfwelt gibt, wo man immerhin bemuht ist (und
natdrlich auch in anderen Szenen). Wir durfen uns wirklich nicht vom
Zeitgeist erschlagen lassen und diesen Trend mitmachen, die Kinder immer
frGher in dieses ganz und gar unkindliche Prinzip hineintreiben. Noch in den
ersten Schuljahren haben sie ein Anrecht darauf, dass sie eben abends ins
Bett gehen in der Grundstimmung: morgen ist ein Tag, an dem ich in aller
Freiheit und Unbeschwertheit dieses Gefuhl des Anfangs, des Beginnens,
des Sonnenaufgangs eines Lebens erleben darf!

Das schliesst ja keineswegs aus, dass Kinder auch traurig sind, mit Grund
weinen, auch Kummer haben und Angste. Das gehort auch alles zu einem
Kinderleben. Aber das, was ich hier gerade schildere, wiegt das alles auf.
Wenn man spater zurtick schaut, wenn ich zurtck schaue auf meine Kindheit,
wurde ich sagen im ersten Reflex: das war eine goldene, weil man mich
traumen lassen hat! Auch in der Staatsschule: ich hatte eine Lehrerin, die
hatte Verstandnis dafur. Sie hat auch immer meine Eltern beruhigt. Ich habe
immer zum Fenster raus getraumt statt dem Unterricht zu folgen noch als
Drittklassler. Und die Lehrerin sagte: Lassen sie ihn nur. Sie werden sich
schon wundern, wenn der mal aufwacht! Das hore ich heute noch gern. Der
Traumer bin ich geblieben, aber ich habe schon auch gelernt, wach zu sein,
wenn es darauf ankommt. Vieles hat mich als Kind auch traurig gemacht —
ich habe Zuruckweisungen erlebt, ich habe Kummer erlebt, andere Kinder
haben mich ausgelacht - aber das, was ich gerade schildere hat das alles
aufgewogen. Man muss wissen, wie wichtig das ist.

Gehen die Kinder schon sorgenvoll ins Bett, blicken sie schon mit banger
Erwartung auf den kommenden Tag: wenn das schon vor dem
10./11.Lebenjahr geschieht — da kommt das von selber so allmahlich — dann
ist zu vermuten, dass man den Kindern zuviele Beendigungen zumutet, um in
unserem Bild zu bleiben. Dieses Grundlebensgefuhl ist von der
Erwachsenenwelt schon sehr stark und fruh vielleicht nicht zerstort, aber
beintrachtigt, weil sie schon zu oft aus diesem unendlichen Anfangsgefuhl
gerissen werden. Deshalb blicken sie schon voller Sorge auf den nachsten
Tag. Achten Sie mal gerade bei den ganz Kleinen und im Kindergarten
darauf! Und stehen Sie, was diese Dinge betrifft, auch gerade! Die
Zeittendenz  kommt immer friher — wir rauben den Kindern Krafte:
Seelenkrafte, Mutkrafte, Hoffnungskrafte fur die Zukunft. Sie haben die Kopfe



voll, aber im Herzen, und auch was die Willensseite angeht, haben wir ihnen
etwas zugefugt!

Vertieft man das alles einmal menschenkundlich, merkt man: dieses frihe
Kopflernen ist eine Geschichte, die auf der Willensseite lahmt und im Bereich
des Emotionalen eine Art Leere erzeugt. Das hat ganz reale Konsequenzen:
Bei diesen Beendigungen, diesen Abbruchen handelt es sich um das
Einbrechen der strukturierten Zeit in das Kinderleben, des mechanischen
Zeittaktes, der in der Menschheitsgeschichte aufkam, als die Uhr erfunden
wurde. Vergleiche sind auch interessant: Wir haben auch eine Kindheit als
Kultur gehabt: Winnetou und Old Shatterhand haben sich verabredet, wenn
der Schatten des Baumes das Ufer des Sees beruhrt. Dieser Termin hat ein
paar Tage gedauert: irgendwann in diesen Tagen treffen wir uns. Wer zuerst
war, hat erst einmal lange Wacht gemacht, vielleicht bis der Andere kam,
aber der war immer noch punktlich! Das war das Kindheitsstadium der
Menschheit.

Dann kam dieser Zeittakt und hat unsere ganze Welt kolossal verandert. Wir
sind sehr stark darauf konditioniert - muss man ja. Der Unterricht beginnt
dann und hort dann auf. Man muss sich fragen: wann ist denn der
heranwachsende Mensch rein entwicklungspsychologisch, rein
menschenkundlich, auch von der spirituellen Menschenkunde, Uberhaupt
soweit, dass das Einbrechen dieses Prinzips in sein Leben von dem
Menschen auch willkommen geheissen wird?

Trotz Trauer, trotz allem: es kommt ein Alter, in dem all diese Dinge wichtig
sind, weil die Kinder auch Zeitburger sind. Sie wollen sich in unsere unsere
Kultur einleben mit ihren Bedingungen und Gesetzen, und sie mdéchten auch
die korperlich und seelisch-geistigen Voraussetzungen dafur haben: die
Starke, das halte ich jetzt aus: dieses Starre, dieses Todesprinzip — Rudolf
Steiner war derjenige, der solche harten Worte fur diese Kulturtatsachen
gefunden hat. - Da muss ich hinein. Da will ich hinein. Ich will erwachsen
werden in dieser Kultur.

Aber das Kind ist im Grunde genommen vor dem 9. / 10.Lebensjahr gar nicht
fahig dazu. Von da an musste es ein langsames Hinubergleiten in dieses
andere Weltprinzip oder in diesen anderen Bewusstseinszustand sein. Man
muss dabei in Betracht ziehen, das die Kinder in einen inneren Konflickt
kommen, der manche eigentumlichen Verhaltensweisen mit sich bringt. Ich
sage das noch einmal, weil wir daruber nachdenken mussen.

Es gibt Schulen, auch Waldorfschulen, die fur die ersten drei Klassen den
starren Zeittakt wirklich abgeschafft haben. Es funktioniert! Wer es nicht
glauben mag, spricht mit Par Albom (Solvik-Schule in Jarna, Schweden). Das
geht auch in grossen Schulen. Wie man das genau macht, kann man bei
denen nachfragen. Da fangt die Stunde nicht starr mit der Klingel an und hort
auch nicht damit auf. Sie haben ganz andere Lernformen, wo das gleitend in
einander Ubergeht. Es ist gewissermassen standig alles im Fluss. DAS ist
das kindliche Zeiterleben bis zur Kindheitsmitte! Zeit heisst nicht Zeittakt —



Zeit heisst Prozess! Alles fliesst. Das ist eine andere Welt!

Die kleinen Kinder haben schon ein Zeiterleben, aber ein anderes: alles
fliesst und ist in einem bestandigen Wandel. Das ist das kindliche
Zeiterleben. Mal dehnt sich die Zeit, mal jagt sich die Zeit — das kommt ganz
auf den Moment an. Die Uhr hat die Zeit normiert. Vor der Kindheitsmitte hat
die Zeit — wenn man es ganz genau nahme — im Leben eines Kindes noch
gar nichts zu suchen. Jetzt spreche ich vom Ideal. Selbstverstandlich konnen
wir nicht die Uhr abschaffen. Wir mussen nur um diese Dinge wissen! Hier
liegen die Probleme der heutigen Kinder. Fruher wurden die Kinder
geschlagen, noch frlUher haben sie Kriege miterlebt — Dinge, die wir nie
wieder haben wollen! Aber es gibt auch Probleme, die in der heutigen Zeit zu
beachten sind. Die Ubersehen wir gerne. Das mit der Zeit, das ist so ein
Problem.

Ich habe gerade ein Buch fertig gestellt, das heisst: "Der nachste Schritt der
Padagogik". Darin versuche ich die Grundorientierung der Kinderseele
heraus zu arbeiten. Was sind die geistig-seelischen Grundorientierungen des
Kindes bis zur Schwelle der Erdenreife? Dort heisst ein Kapitel: 'Die
Fragewillegrundorientierung'. Uber das Kapitel habe ich geschrieben: Ich
frage — also bin ich! - eine Abwandlung des Decartschen "ich denke — also
bin ich." Von einem Kind her gesehen, musste es heissen: Ich frage — also
bin ich. Das neugeborene Kind ist eine einzige grosse Frage an die Welt und
die Mitmenschen. Spater hat es Fragen. Aber am Anfang ist es Frage! Und
erst im Jugendalter — so druckt es Viktor E.Frankl aus — fangt der Fragende
an, sich selbst in Frage zu stellen. Vorher ist der Mensch ein Fragewesen. Es
beginnt mit fragenden Blicken. Ich kann die Mdutter und Vater nicht mehr
zahlen, die mir bei der Anamneseerhebung erzahlt haben: "Komisch Herr
Kohler, sie werden es nicht glauben, aber direkt nach der Entbindung hat
mich das Kind fragend angeguckt." Es ist schon fast normal geworden, dass
die Kinder nicht mehr diesen verschleierten Blick am Anfang haben. Immer
haufiger kommen Kinder, die schlupfen aus dem Mutterleib und schauen
fragend um sich. Georg Kuhlewind sagte immer: sie haben einen
‘ansprechenden Blick'. Der erlischt dann wieder. Dann geht der Blick ganz
nach hinten in eine Ferne, als wurden sie in sich hinein schauen. Und im
nachsten Moment ist wieder dieser fragende, offene, zugewandte Blick da.
Achtet einmal darauf, wie der Blick des Neugeborenen zwischen diesen
beiden Ausdricken hin und her schwankt. Was mit fragenden Blicken
beginnt, mundet dann bei den kleinen Kindern in die beruchtigte grosse
Fragelitanei: Was ist das? Wie heisst das? Warum? Warum? Warum?...

Hier mochte ich einen kleinen Moment innehalten. Warum fragen uns die
Kinder 'Locher in den Bauch'? Wollen sie Antworten? Sie wollen gar keine
Antworten, deshalb macht uns das so verruckt: man antwortet und antwortet
und antwortet...und das Kind hat immer eine neue Frage — bis man
irgendwann merkt: es will ja gar keine Antworten! Es will aber auch nicht,
dass ich einfach schweige. Das Kind geniesst gerade etwas. Dies ist eine



bestimmte Art von Dialog, in dem das Kind ganz Frage sein darf! - Und der
Erwachsene ihm zugewandt ist und diese Fragen mit ihm teilt. Unsere
Antworten interessieren die Kinder in einem bestimmten Alter — so bis zwei,
drei, vier - gar nicht. Ich habe da im Zug oder auf der Fahre viele solche
Szenen erlebt: Da hat mir ein Vater mal so leid getan, dass ich dachte, der
springt gleich Uber Bord! Sein kleiner Junge wollte wissen, wie das Schiff
funktioniert. Und er hat erklart und erklart und erklart... Er war Techniker und
hat versucht, das mit einfachen Worten dem Kind zu sagen. Der Kleine hat
sehr zugehort und sagte: Warum? Es hat das Kind interessiert, dass der
Papa mit ihm spricht, das ja! Aber die Antworten waren gar nicht so
interessant. Das Kind will sagen: ich habe riesige Fragen an die Welt. Ich
versteh das noch nicht, aber es ist alles so interessant. Ich staune und will
das Staunen mit dir teilen. (Eigentlich musste es dazu sagen: Schlag mich
jetzt nicht mit schlauen Antworten tot! - Teile mit mir einfach diese Stimmung.)
Da gibt es eine schone Geschichte aus dem Orient: Ein Kind fragte einen
alten Mann: Worauf steht die ganze Welt? Auf was stehen die Sachen alle?
Und der alte Mann antwortet: Auf einem Riesen. Das Kind fragt: auf was steht
der Riese? Der alte Mann antwortet: Auf einem Elefanten. Das Kind fragt:
Und worauf steht der Elefant? Und der alte Mann antwortet: auf einer
Schildkrote. Und das Kind fragt: Worauf stehen alle Dinge? Die
Ausgangsfrage wieder. Worauf der alte Mann erwidert: Frag nicht soviel und
verschwinde! - Er hat natirlich denkbar falsch reagiert.

Kein anderes Wesen auf dieser Welt stellt Fragen. Mit dem Fragen beginnt
und endet alle Erkenntnis. Antworten sind Grabsteine zum Gedenken an
beerdigte Fragen! Das haben Kinder nicht so gerne. Es gibt auch
unbeugsame Fragen, die sich niemals zu Grabe tragen lassen, weil sie jedem
Versuch einer endgultigen Antwort trotzen. lhnen verdanken wir unsere
geistige Lebendigkeit. Das heilt, insoweit wir Kinder bleiben durfen in dieser
Stimmung des Fragens ohne Antworten zu fordern. Das halt uns lebendig.
Vergessen wir nie: die Kinder sind bis an die Schwelle der Pubertat ganz in
dieser Stimmung. Dann kommt schon etwas Anderes ins Spiel: das Gefunhl,
ich will jetzt auch mal Fakten. Aber es bleibt Spiel — wichtig ist, dass diese
staunende Grundverfassung bleiben darf.

Im Alter von neun, zehn, elf Jahren beginnt den Kindern zu dammern, dass in
der Tat alles irgendwann ein Ende hat. Sie nahern sich jetzt mit grossen
Schritten dem Punkt, an welchem das Bewusstsein der Zeitlichkeit als ein
Bewusstsein der Endlichkeit erwacht: der Punkt also, an dem ihnen klar wird,
mein Leben hat einen Anfang, mein Leben hat ein Ende. Und die Frage
erwacht, was war vor dem Anfang und was wird nach dem Ende sein?

Im etwas reiferen Jugendalter kommt dann die Frage hinzu, ob da Uberhaupt
etwas war und sein wird. Das beschaftigt dann eher den 13-, 14-Jahrigen
ernstlich. Zuvor war Zeit der fliesende Rhythmus des Werdens, Vergehens
und Wiedererstehens, Tag und Nacht, der Lauf der Sonne, der Gang der



Jahresfeste — kleine Kinder wissen noch nichts von Alterung. Sie wissen noch
nichts von der Tragik, die in alledem ja doch liegt, die manche
Existenzialisten zu der Bemerkung veranlasst hat: "Das Leben ist von Geburt
an ein Sterben, ein Leben auf den Tod zu". Das sind Jugendthemen, denen
man nicht ausweichen darf. Jugendliche ringen mit diesen Fragen oder
lenken sich immer ab davon, denn es tut auch weh, und es macht auch
Angst. Das gart oft so untergrindig in ihnen. Sie sollen damit ringen.
Naturlich sollen sie Weltinteresse entwickeln, sollen sich mehr fur die Welt
draussen, die Welt der Fakten, interessieren. Aber diese inneren Dinge, die in
den Jugendlichen vorgehen, mussen in irgendeiner Weise in der
Jugendpadagogik thematisiert werden. Das sind ungeheuer spannende
Themen, dieser ganze Fragekomplex: Endlichkeit, Sterblichkeit,
Vorstellungen in der Menschheitsgeschichte Uber das Leben danach.

Man kann anfangen mit den Schopfungsmythen, weitermachen mit den
Vorstellungen der Menschheit Uber das Leben nach dem Tod von fruhen
archaischen Kulturen bis in die Neuzeit, bis zum Buddhismus, der
Anthroposophie oder was es da alles gibt. Das sind Themen, die eigentlich
Hauptfach sein mussten in einer Schule fur Jugendliche, damit diese
eigentlichen Jugendthemen zur Sprache kommen. Damit sie nicht immer
Sachen beantwortet bekommen, die sie gar nicht fragen! Und d a s fragt ein
gesunder Pubertierender! Das interessiert ihn genauso existenziell wie die
sexuellen Fragen.

Der Umbruch zur Pubertat beginnt mit einem undefinierbaren Gefuhl des
Abschieds. Das haben mir sehr, sehr viele Kinder geschildert. Ich habe ja das
Privileg, dass ich mit den Kindern arbeiten kann in einer geschuitzten
Zweiersituation. Da kann ein Vertrauensverhaltnis entstehen: eine Situation,
in der auch niemand von aussen zuhoren kann oder reinfunkt. Es sind oft
Kinder, die aus irgendwelchen Grinden in eine ganz besonders heftige Krise
geraten. Es ist dann so, dass diese Kinder sich 6ffnen, geheime Tagebucher
zeigen — auch das gibt es noch — oder ezahlen, oder wir machen eine
Geschichtenarbeit. In Form eines gefuhrten Fantasierens offenbaren die
Kinder, was sie da alles durchmachen. Es beginnt tatsachlich mit diesem
undefinierbaren Gefuhl des Abschieds: Abschied von der Kindheit. So haben
es Hans Muller-Wiedemann und andere Entwicklungsforscher genannt. "Mitte
der Kindheit" ist ein wunderbares Buch von Muller-Wiedemann. Das
Wichtigste habe ich von ihm gelernt. Ich wirde es noch ein wenig anders
ausdrucken wollen: es heisst eigentlich Abschied von der Quelle. Ich mochte
um diesen Begriff der Quelle ein bisschen kreisen: Eigentlich ist Abschied von
der Quelle auch nicht ganz richtig. Man musste genauer sagen: das
Verbundensein mit der Quelle — ich spreche von einer inneren Quelle — ist
plotzlich nicht mehr selbstverstandlich gegeben. Ich versuche die
Abschiedsstimmung dieses Alters zu erklaren: Diese Quelle hat etwas zu tun
mit dem von Hermann Hesse beschriebenen "Zauber, der dem Anfang inne
wohnt." Da geht etwas verloren, das man als eine unmittelbare, fraglose
Verbindung bezeichnen kann. Bis zu diesem Alter stromt da etwas. Die ganze



Sache ist sozusagen unbeeintrachtigt, wenn die Kinder in einigermassen
guten Verhaltnissen aufwachsen. Die neun-, zehnjahrigen Kinder splren nun,
dass etwas bevorsteht, und auch, dass sie sich auf etwas vorbereiten
mussen, was zu tun hat damit, dass diese Verbindung nicht mehr
selbstverstandlich besteht. Dass es einer Aktivitat bedarf, diese Verbindung
herzustellen. Die Abschiedsstimmung hat etwas damit zu tun, dass im
Ruckraum etwas versiegt, was wie ein unverzichtlicher Hoffnungsstrom das
Kind bis dahin gefuhrt und durchdrungen hat. Man kann sich vorstellen, dass
von der Geburtsschwelle und bis zu einem gewissen Alter uns etwas
durchstromt, uns begleitet und kraftigt und vorallem mit Hoffnungskraften
durchstromt. Etwas, das herUber stromt aus der anderen Welt, aus der wir
kommen. Das versiegt an einem bestimmten Punkt, oder es stromt zumindest
nicht mehr mit dieser Kraft und Selbstverstandlichkeit. Das spuren die Kinder,
wenn sie 9, 10 werden oder leider heute oft schon fruher. Auch das ware ein
Thema: warum immer friher? Und plotzlich tauchen seltsame Fragen auf, die
vorher nicht da waren. In dieser Abschiedsstimmung ist auch eine
Einsamkeitsstimmung. Das gehort zusammen. Eine Frage ist: sind meine
Eltern Uberhaupt meine Eltern? Manche Psychologen nennen das das
Findelkindsyndrom. (Man muss ja immer allem eine Syndrombezeichnung
geben!) Sind meine Eltern uberhaupt meine Eltern? Was war in meiner ersten
Lebenszeit? Ich weiss ja gar nicht, was in meinen ersten beiden
Lebensjahren war. Ich habe keine Erinnerung. Sie glauben Uberhaupt nicht,
wieviele Kinder plotzlich ihre Eltern verdachtigen, dass sie vielleicht
Adoptiveltern sind! Bei Adoptivkindern ist auch oft die Kindheitsmittekrise
verscharft: Man muss da wirklich einen Aufwand betreiben, dass die Kinder
nicht die Tatsache, dass sie Adoptivkinder sind, als etwas Qualendes,
Verletzendes erleben. Aber man kann da schon etwas tun. Ich sage immer:
Ihr musst die Adoption erneuern, wenn die Eltern mit Adoptivkindern
kommen. lhr musst das richtig feierlich machen, so wie manche Menschen
nochmal heiraten. Das kann man machen. Man kann sich nochmal trauen
lassen. So nach dreissig Jahren ist das ein schoner Brauch. So kann man ein
Kind mit 10 /11 nochmal adoptieren - gerade bei Adoptivkindern, wo die
Kindheitsmittekrise oft besonders dramatisch wird. Weil eben diese Fragen
einfach da sind: seid ihr Gberhaupt meine Eltern? Seht ihr mich eigentlich, wie
ich wirklich bin? Kann ich mich auf Euch verlassen? Oder ist das Ganze hier
vielleicht nur ein Spiel? Es ist ein richtiges Misstrauen in Verbindung mit
einem Einsamkeitsgefuhl und einem Gefuhl des Abschieds von der Kindheit —
das ist einfach da. Das ist Fakt. Obligatorisch da.

Und nun ist interessanterweise der Wunsch da, etwas zu erfahren, Bilder zu
sehen aus dieser Zeit, die im Dunkeln liegt: die ersten beiden Lebensjahre.
Mehr oder weniger bewusst ist bei den Kindern in diesem Alter dieser
Wunsch da, meist durchaus bewusst: sich zu vergewissern dieser fruhen
Zeit, wo man selber keine Bilder hat. Das sind alles Aspekte dieser
Ruckwartsbewegung des 9., 10., 11., 12. Lebensjahres. In diesem grossen
Zeitraum spielt sich das alles ab. Es ist eine Art Ruckwartsbewegung, bevor



der Schritt zur Erdenreife erfolgt — ein Bedarf, sich der Quelle zu
vergewissern. Gibt es diesen inneren Raum, kann ich den erhalten? Sich zu
vergewissern des eigenen Ursprungs, Bilder zu haben flr die ganz frihe Zeit.

Ich mochte das menschenkundlich noch ein bisschen komplizierter machen:
Es gibt eine bildhafte und eine bildlose Erinnerung. Bis zu diesem Alter hat
das Kind eine Uberaus lebendige, bildlose Erinnerung an seine Geburt und an
seine ganz fruhe Lebenszeit — an die Quelle, mochte ich hinzufugen. Ich
glaube, sogar an das Vorgeburtliche. Selten treten Bilder auf. Es ist eine
bildlose Erinnerung. Es ist ein fuhlendes Verbundensein mit dem eigenen
Ursprung in der frihen Zeit. Selten — wenn dramatische Dinge passiert sind —
tauchen auch Bilder auf. Wir hatten kurzlich einen Jungen, der 5 Jahre alt ist
und schwer erkrankte als kleines Kind, und die Arzte in der Klinik haben den
Eltern gesagt, sie durfen nicht dableiben. Dieser Junge hat mit 5 Jahren
allerschwerste Verhaltensauffalligkeiten entwickelt. Wir haben uns um ihn
gekummert. Er hat eines Tages Fieber bekommen und wachte aus einem
Fiebertraum auf und sagte zu seiner Mama: warum — tranenuberstromt —
habt ihr mich damals allein gelassen? Einen Funfjahrigen. Da waren plotzlich
Bilder aus dieser ganz fruhen Zeit da. Denkt nie, da ware nichts. Da
schlummern im Unbewussten durchaus Erinnerungen. Sie kommen nur in der
Regel nicht ins Bewusstsein herauf. Daher sage ich bildlose Erinnerung.

Aber jetzt in der Kindheitsmitte wollen die Kinder diesen Erinnerungsraum
bebildern. Man bemerkt, dass jetzt hier ein neuer Bewusstseinsschritt
ansteht, der bei dem erwahnten Funfjahrigen viel zu frith kam. Es ist ein
Bedurfnis da, sich an die ganz frihe Zeit zu erinnern und ein Kummer, weil
das nicht geht. Jetzt kann man helfen. Alle, die hier sitzen und gerade ein
Kind in dem Alter haben, sage ich: dieses Verlangen nach Bildern konnt ihr
stillen. Ich habe noch nie erlebt, dass ein Kind von neun, zehn Jahren nicht
ubergliucklich war, wenn man sagte: wir holen die Fotoalben raus. Wir
nehmen uns ab und zu Zeit, und dann erzahlen wir. Einfach nur erzahlen —
nicht etwa eine psychoanalytische lebensgeschichtliche Aufarbeitung
machen! Nur erzahlen: da schau mal, das warst du! Das war das erste Wort,
das du gesprochen hast. Diese und jene lustigen Eigenschaften hattest du
als Kind usw. So bekommt das Kind Bilder, die seine tiefe Liucke, diese
Dunkelheit fullen kdnnen. Weil das erkennende Fuhlen in diesen Ruckraum
nicht mehr hinreicht, muss das auf einer bewussteren Ebene jetzt erfillt
werden. Das kann man obligatorisch machen in diesem Alter. Oft muss ich
das als Therapeut in Bewegung bringen oder moderieren. Aber das kann
man immer machen zuhause: soich eine rein narrative Erinnerungsarbeit mit
den Kindern in der Kindheitsmittekrise. Sie wollen die bildhafte Erinnerung an
den Anfang beleben, und wir kdnnen ihnen dabei helfen. Das gibt eine tiefe
innere Beruhigung. Erzahlt auch von der Geburt und erzahlt auch, was vorher
war. Was das Kind in der geistigen Welt erlebt hat, konnen wir nicht erzahlen,
das wissen wir in der Regel nicht, das weiss das Kind nur selbst. Aber erzahlt
von der Vorgeschichte: wie sich Mama und Papa kennengelernt haben und



so weiter. Ich weiss, es gibt vielleicht Menschen, da ist das nicht gerade eine
sehr schone Geschichte. Man hat sich bald getrennt oder ... Das macht
nichts. Seid ehrlich! Man soll natlrlich nicht dramatisieren oder sagen wie
schrecklich. Es soll nicht tranenreich werden: einfach bewertungsfrei — so war
es! Das ist die Geschichte, die dazu geflihrt hat, das Du jetzt da bist. Diese
Arbeit kann manchmal ein paar Monate gehen, dann haben die Kinder
genug. Wenn man das abschliessen kann mit einer neuen Zusicherung, der
Burgschaft: du kannst dich darauf verlassen: wir sind fur dich da - egal was
passiert: ob es in der Schule vielleicht daneben geht, du den einen oder
anderen Unsinn machst, wir mal Streit haben, egal was passiert: wir sind fur
dich da! Sprecht das aus! Es ist bei Kindern an der Schwelle zur Pubertat von
allergrosster Wichtigkeit, dass es da keine Zweifel gibt. Das hat zu tun mit
dem "Findelkindsyndrom". Sie wollen das wissen, diese Bestatigung. Es
muss naturlich auch ernst sein.

Damit ich im Zeitrahmen bleibe, mache ich einen kleinen Sprung: Ich mochte
noch einige Punkte zur Vervollstandigung hinzufigen, sodass wir ein
ungeféahres Bild der inneren Szenarien dieser Ubergangsjahre bekommen.
Ich sprach von der Abschiedsstimmung. Ich sprach daruber, dass das Spiel
einen anderen Charakter annimmt, der Zauber des kleinkindlichen Spiels
verloren geht, und die Kinder nach etwas Neuem suchen. Jede Schule
musste wissen, was die Rettung ist: Es ist der Entdecker- und Forschergeist,
der jetzt in diesem Alter sich regt. Der Zauber des kleinkindlichen Spiels geht
verloren, damit ist eine Traurigkeit fur die Kinderseele verbunden.

Aber dann kommt etwas Neues. Die Kinder wollen wissen, ob die Welt offen
und weit ist, so eine Stimmung: die weite, weite Welt! Nicht nur die Jungs
lieben jetzt Bucher von Seefahrern oder von Schiffsjungen, die irgendwo in
Hamburg heimlich sich auf dem Schiff im Laderaum verkriechen. Auf hoher
See kommt der Kapitan und sagt: Wir haben ja einen blinden Passagier! Aber
ich bin so ein toller Helfer und Matrose, dass ich bald genauso wichtig an
Bord bin wie die ganzen harten Manner da. - Das sind so die Traume von
Ferne. Der Zug der Vogel - |hr konnt die mit kaum etwas so packen. Alles,
was zu tun hat mit der Weite und Offenheit der Welt, mit Schatzsuche,
Forschergeist: das ist jetzt die neue Qualitat. Wenn hier Turen aufgehen:
wenn sie nicht nur dauernd stupiden Lernstoff in sich hinein stopfen mussen,
sondern DIESES NEUE bedient wird, dann verschmerzen sie das gut, dass
der Zauber des fruhen Spiels nicht mehr da ist. Die Kinder versuchen jetzt
auch eine Gegenwelt aufzubauen. Ich sagte ja schon, in der frihen Kindheit
ist dieser stromende Ubergang von der Realitat in die Virtualitit — wie es
modern heisst — Uberhaupt kein Problem. Das stromt alles ineinander. Die
Kinder, die auf die Pubertat zugehen, versuchen eine Gegenwelt aufzubauen.
Da ist in ihnen eine Stimme, die sagt: diese Realitat ist schon und gut, und
ich will mich in der auch auskennen. Aber da wurde ich ja verhungern und
verdursten und erfrieren und abmagern. Es ist ja eine Welt, der fehlt soviel —
ich brauche eine andere Welt: eine virtuelle Welt, eine Gegenwelt. Das durft



Ihr auch nicht kritisieren! |hr durft nicht kritisieren, wenn die Kinder sich dann
mit Computerspielen behelfen. Das ist im Prinzip ein Gestus der Pubertat und
auch der Vorpubertat schon, der seine Richtigkeit hat. Die Frage ist immer
nur: was fur Angebote sind da! Wenn sie sich dann nur mit irgendwelchen
virtuellen Welten im Internet verlieren, wo die Qualitat nicht so ist, wie man
sie sich wunscht, dann ist das ein Problem, weil keine anderen Angebote da
sind. Virtuelle Gegenwelten haben wir uns alle aufgebaut! Auch die, die jetzt
so schimpfen, wenn die Kinder in die Internetgegenwelten gehen. Der erste
eigene Kosmos fur uns damals war Perry Mowdon: Das war ein eigener
Kosmos, eine eigene Kosmologie, eine eigene Entstehungsgeschichte. Das
war ein unglaublicher Weltentwurf. Aber da haben wir noch die kleinen
Heftchen gelesen und gewetteifert: Wer sich in dem Kosmos von Perry
Mowdon auskannte, war richtg Jemand! Das ist zur Vervollstandigung des
Bildes wichtig: sie haben ein Anrecht auf den Aufbau einer virtuellen
Gegenwelt — in der sie selbst Weltgestalter sind!

Nicht alle Kinder sind Literaten. Die, welche dann schon selber Geschichten
schreiben, sind in einer guten Lage. Aber man muss sich immer fragen:
kbnnen wir das padagogisch bedienen und begleiten? Die Offnung der
Zukunftsperspektive bezuglich des eigenen Werdens ist etwas, das jetzt
stattfindet. Ich gehe mal einige Punkte durch: die Fachleute nennen das "die
symbolische Identitats-Reprasentation”. Damit ist gemeint, dass im
Jugendlichen die Frage aufkommt, wer will ich in Zukunft werden. Das ist
eine Frage an die eigene Entwicklung in die Zukunft hinein. Die
Zukunftsperspektive also nicht nur als Frage, was gibt es da alles, was kann
man da alles finden, entdecken, erforschen, sondern die Zukunftsperspektive
im Hinblick auf die eigene Entwicklung. Die optative Identitat wird das auch
genannt. Wohin geht das bei mir? Es ist der Versuch eines Selbstentwurfs.
Man konnte auch sagen, vielleicht offnet sich etwas aus der Zukunft und da
kommt etwas aus der Zukunft auf uns zu.

Ich frage mich manchmal, ob wir uns ab einem bestimmten Punkt nicht aus
der Zukunft entgegen kommen. Das nur am Rande. Dazu habe ich ein Buch
geschrieben, das heisst "Der menschliche Lebenslauf als Kunstwerk". Wer
Interesse an so einer verruckt klingenden Frage hat, ob sich das mit der Zeit
vielleicht ganz anders verhalt, als wir immer denken, der findet da einen
Versuch, das aufzuschlisseln. Man hat manchmal das Gefuhl in einer Art
erwartungsvollen Stimmung gegenuber der Zukunft zu stehen. Nicht nur als
ware da irgendein Nebel, in den man irgendwie hineingeht, sondern so als
kame da etwas: Ankunft, Adventlichkeit, was kommt da? Man sagt ja auch
"was kommt auf mich zu". Ist das nur ein dummer Spruch, oder ist diese
Redewendung auch Ausdruck fur etwas Reales? Solche Fragen kann man
mit Jugenlichen gut diskutieren. Vergangenheit und Zukunft werden zur
Frage, das ist der Wendepunkt: ein Heraustreten aus der Gegenwartigkeit.

Wir mussen auch noch Uber die moralische Seite sprechen. Und dann wird
noch ein Punkt folgen, der den Eros betrifft, dann ist das Bild einigermassen



vollstandig. Zur moralischen Dimension noch etwas Wichtiges: In diesem
Alter sind wir alle, die wir hier sitzen, aufmerksam geworden darauf, dass wir
im Hinblick auf die Moral zwiespaltige Wesen sind. Jeder von uns, der
einigermassen in sich hinein gelauscht hat, hat in diesem Alter — der eine
frGher, der andere etwas spater — entdeckt, dass in ihm ein Dieb wohnt. Die
Frage ist nur: kommt er zum Zug oder nicht. Jeder in diesem Alter hat erlebt,
das in ihm - im einen mehr der Dieb, im anderen mehr der Lugner wohnt.
Ldgen — ich kann ja Leute hinters Licht fuhren! Daraus kdnnte man ja eine
Wissenschaft machen: man konnte genial Leute belligen und sich Vorteile
verschaffen! Das ist irgenwie auch geil! Es ist ja nicht so, dass man denkt:
"Gott wie schrecklich, da ist ja ein Lugner in mir." Das ist eine Seite, dass es
dieses Erschrecken gibt. Die andere Seite ist die Verlockung: das ist doch
vielleicht eine Moglichkeit. Und uUberhaupt: woher weiss ich, dass nicht alle
alle anlugen? Da ist auch gleich die Frage nach Wahrheit und Luge drin, und
woran erkennt man das? Und die anderen Leute haben Masken. Und durch
die Masken kann ich gar nicht durchgucken. Aber sie konnen durch meine
auch nicht durchgucken. Wenn ich also mit einem freundlichen Gesicht mich
hinstelle und irgendetwas behaupte....? — Vor drei Jahren habe ich noch
gedacht, das sieht der Papa sofort. Kinder denken ja, man kann ihnen auf
den Grund der Seele gucken. Das hangt damit zusammen, dass sie auf den
Grund der Seele gucken konnen, und das einfach auf uns Ubertragen. Jetzt
merkt der Jugenliche plotzlich: die konnen das ja gar nicht! Ich auch nicht.
Also kann man ja ein Machtspiel machen. Man kann sich verstellen. Es gibt
auch Verhaltensligen. Man kann etwas vorspiegeln, was gar nicht real ist.
Damit  beschaftigen sie sich in diesem Alter. Es stehen
Grundsatzentscheidungen an. Will ich ein ehrlicher Mensch werden? Wie
weit kann ich Uberhaupt ein ehrlicher Mensch werden ? Das sind Fragen, die
mussen einen jungen Menschen umtreiben. Und man muss sie mit ihnen
erortern und nicht die Moralkeule schwingen, wenn sie hier experimentieren.
Wir konnen in modernen psychologischen Lehrbuchern Uber die Pubertat
lesen, dass eine Zeit des experimentellen Stehlens und Lugens normal ist fur
diese Zeit und keinen Anlass gibt, zu glauben, die Kinder hatten einen
moralischen Defekt oder seien in irgendeiner Weise gestort. Wenn es wieder
vergeht!

Und da muss man als Padagoge stehen! Das erste, was man sagen muss:
ich weiss genau, was lauft! Ich stelle mich nicht hierhin und behaupte, ich
hatte nie so etwas gemacht oder zumindest fast gemacht. Ich weiss noch, wir
sind ins Kaufhaus gegangen und haben alle mdglichen Sachen geklaut. Dann
kam ein Kaufhaus Detekdiv. Da hat mir mein Freund, dieser Feigling, schnell
die Sachen, die er hatte, zugesteckt. So schnell konnte ich gar nicht
reagieren. Dann hat aber dieser Kaufhausdedektiv uns nacheinander
reingebeten und hat erst den Mike gebeten. Der kam raus und guckte mich
etwas beschamt an: bei dem hat er nichts gefunden. Und in dem Vorraum da
war nichts: ich wollte gern mein Zeug verstecken! Ich hatte die ganzen
Sachen von ihm, und ich konnte nichts machen. Die Tur war abgeschlossen:



ich war in der Falle! Das gab Arger! Ich hatte dann spater auch noch Tabak
geklaut in einem Tabakladen. Das wars dann. Ach nein: meinen Eltern mal 50
Mark! Da hat mein Vater ganz toll reagiert: er sagte, das ist ok, ich kann das
verstehen (da war ich verliebt und wollte das Machen auch mal einladen. Ich
hatte einen Rivalen, der hatte immer Geld wie Heu. Und das Madchen ging
halt zu dem, der ihr ordentlich etwas spendiert hat. Also habe ich meinem
Vater 50 Mark geklaut.) Das bringt uns dieser Sache auch sehr nah: Er hat es
gemerkt und ich konnte schwer lugen. Er hat zu mir gesagt: du warst das. Ich
bin in mein Zimmer gelaufen, habe abgeschlossen und erst mal eine halbe
Stunde geheult. Dann habe ich aus dem Zimmer rausgeschrien: Du bist
gemein, du bist sowas von gemein. Ich will weg. Ich will ins Internat. Er war
dann ganz verdattert, weil ich ihn plotzlich angreife, denn ich hatte ja etwas
ausgefressen. Er bat mich raus zum Gesprach und dann brach es aus mir
heraus: Ich finde das so gemein, dass du denkst, ich klaue!

Das habe ich in Gesprachen mit Kindern in diesem Alter so oft erlebt. Er hatte
sagen konnen: was bist du fur ein Volldepp, du klaust so offensichtlich, dass
jeder darauf kommen muss und dann beklagst du dich hier, dass ich denke,
du klaust, dass ich dir das zutraue! Da hat mein Vater richtig gut reagiert. Er
sagte namlich: Mir ist ganz klar, dass du das eigentlich nicht willst. Aber es ist
jetzt passiert. Und wir konnen das doch wieder in Ordnung bringen. Da fielen
mir Zentnerlasten von der Seele, weil mein Vater begriffen hatte, was los war.
Da habe ich in mir sozusagen meinen Schatten bedient oder einem Drang in
mir nachgegeben, aber zu meinem eigenen Selbstbild, zu diesem
Zukunftsentwurf passte das nicht dazu. Ich will nicht so ein Kerl sein, der
seine Eltern bestiehlt. Aber ich mach es! Ich bin gerade in diesem Zwiespalt:
ich konnte dem nicht widerstehen. Aber bitte, bitte, meine Eltern sollen jetzt
nicht denken: ich bin ein Dieb! Sie sollen begreifen: ich musste das einmal
probieren! Vielleicht auch zwei, drei, vier, funf mal!l Deswegen bin ich noch
lange kein schlechter Kerl!

Denkt also auch an so etwas, wenn solche Anwandlungen kommen sollten.
Das musst |hr sachlich regeln und immer mit dieser Geste: ich weiss, ich
kann als dein Vater, deine Mutter, dein Lehrer schon soweit hinter deine
Maske fuhlen, dass ich merke: Du bist eigentlich jemand, der so etwas nicht
tun mochte, aber es ist im Moment eine grosse Versuchung. Das ist bei
Vielen, Vielen so. Wie gehen wir damit um? Sachlich, nicht mit einer
moralischen Verurteilung. Das war mir noch wichtig zur Moral: es werden
schon die inneren Abgrunde entdeckt.

Es steht eine Grundsatzentscheidung an. Die braucht Zeit bis zum 18. / 19.
Lebensjahr. Man spricht dann vom Wechsel von der autoritativen zur
autonomen Moral. Bis zu diesem Alter war es richtig, was die Erwachsenen
sagen und die Gesellschaft vorschreibt. Wenn das so bliebe, ware das
ziemlich fatal: Dann hatten wir namlich Menschen, die in dem Moment, wo
die aussere Obrigkeit wegfallt, jede Schweinerei machen. Wenn es bei der
von aussen aufgedruckten Moral bliebe — das ist ein Thema, mit dem sich
viele Soziologen beschaftigen: Jedesmal, wenn die aussere Zwangsmoral



wegfallt, mutieren so und so viele Menschen zu Bestien. Woran liegt das?
Das ist eine padagogische Frage, der man nicht aus dem Weg gehen darf.
Man kann das gunstig beeinflussen, indem man weiss, in dem Alter missen
die Kinder in eine moralische Ambivalenz geraten. Diese von aussen
aufgezwungene autoritative Moral muss fragwulrdig werden. Also versucht
man sich einzuleben, einzufiihlen — und sei es nur in Fantasien — so ein
bisschen in das Kriminelle, in das Uber-die-Grenzen-Treten. Versteht Ihr, da
gibt es eine kriminelle, aber nicht in dieser moralisch verurteilenden Schicht:
der freie Mensch regt sich und mochte aus eigenem Entschluss ein
moralischer Mensch werden! Und nicht weil alle sagen: man hat so zu sein.
Das haben die alten Marchenerzahler gewusst! Da gibt es Geschichten Uber
Diebe, die wunderbare Bilder bereit halten. Es sind ja auch alles innere
Regungen, die fur sich genommen eine Qualitat haben. "Jakob der Lugner" —
ein wunderbares Buch. Man kann mit diesen Dingen auch spielen. Man kann
thematisieren: was ist die Luge in der Welt. Stehlen war mal eine Kunst —
warum ist eigentlich stehlen schlecht? Was ist schlecht daran, wenn
irgendein armer Kerl einem Reichen etwas wegnimmt? Lasst uns das
diskutieren! Wir konnen uns nicht einfach hinstellen und den Jugendlichen
sagen: So ist das! Sie wollen sich moralisch selbst orientieren! Das ist ein
ganz wichtiger Punkt.

Dann komme ich langsam zum Ende dieser kleinen Anatomie der seelischen
Vorgange in dieser Schwellenzeit. Ich habe einige Dinge nicht besprechen
konnen. Daruber kann man Vortragsreihen halten. Was ich nur streifen
konnte, das ist die magische Phase. Ihr musst wissen, dass in dem Alter, in
der frUhen Pubertat oder auch bis in die Pubertat hinein, solche
zwangsrituellen Geschichten auftreten. Das ist eine sehr geheimnisvolle
Sache, weil ein Motiv aus der frUhen Kindheit wieder herauf kommt. Die
Entwicklungspsychologen (Jean Gedser z.B.) sagen, zwischen 3 und 4 da ist
die magische Phase in der Kindheit. Das ist eine Zeit, in der die Kinder in
einer Bewusstseinsverfassung leben, die Entwicklungsforscher magisch
nennen. Das waren die Zeiten "als das Wunschen noch geholfen hat". Alles
ist voller Magie und Zauber. Die Welt ist nicht einfach diese geordnete
Realitat. Interessant ist, dass eben mit 10 /11. Untersuchungen zeigen, dass
11 die Spitze ist. Aber das zieht sich bis in die Jugendjahre hinein, dass diese
magische Phase wieder erscheint. Das hat auch zu tun mit dem vorhin
beschriebenen Zurickgehen nochmal in die fruhe Kindheit, wie um noch
einmal alles durchzuschmecken und dann den Schritt in die Zukunft machen
zu konnen. Also in vieler Hinsicht kehren die Kinder noch einmal zurtck. Habt
als Eltern keine Angst und bekommt keinen grossen Schreck, wenn solche
Sachen anfangen: wenn z.B. ein Kind seine Schuhe immer in einer ganz
bestimmten Richtung und Anordnung neben das Bett stellen muss, damit es
einschlafen kann. Oder wenn ihr plétzlich eure Tochter drei Stufen rauf
rennen seht und dann wieder drei zurick und dann vier rauf und wieder
zurtck und dann funf rauf — wenn die so die Treppen rauf geht. Ich bin als



Jugendlicher auf dem Gehweg gegangen, da waren Platten, in die gerade
mein Fuss passte und dachte, wenn ich einmal auf die Rille trete, dann
passiert davon etwas — an der Strassenkreuzung! Und wenn ich auf die Rille
trat, bin ich den ganzen Weg zurtck. Ich bekam einen Sauarger, weil ich
immer so spat von der Schule kam. Ich hatte kurzlich einen Jungen, der
musste einen Stein um einen Baum kicken, zwolfmal - da fuhr ihm jedes Mal
der Bus weg! Da dachten die Eltern, jetzt wird er krank, und ich konnte sie
beruhigen. Das sind Sachen, die kommen vor. Ich will das — ohne es weiter
zu vertiefen — nur erwahnen.

Ich will jetzt auch noch etwas uber den Eros sagen, das ist der letzte Punkt
fur diesmal. Wir schauen uns den jetzt von der phanomenologischen Seite
an.

Was ich jetzt sage, ist fur mich vielleicht das Wichtigste. Ich habe manchmal
das Gefuhl, auch das hangt mit dem Bewusstwerden unserer Sterblichkeit
und Endlichkeit zusammen, dass wir aus einer ganz neuen Ebene erleben,
wie existentiell wichtig die Liebe ist. Einerseits geht auch hier eine
Selbstverstandlichkeit verloren. Ich gehe jetzt immer von Kindern aus, welche
die Liebe erfahren durfen, hoffentlich in aller Hulle und Fulle. Da geht eine
Selbstverstandlichkeit verloren, und es bricht eine Sehnsucht auf. Auch hier
kommt etwas zu Bewusstsein. Auf einer neuen Stufe erscheint etwas als eine
in die Zukunft gerichtete Sehnsucht. Das ist schon machtig. Das
unterschatzen wir gern. Das kann suizidal werden. Es gibt Jugendliche, das
wissen wir alle, die wirklich auch mit ihrem Leben Schluss machen wollen,
und das ist kein Gerede. Nicht, dass sie jetzt irgendwo von der Brlcke
springen, aber es gibt Gefluhle, die ernstlich so tief schmerzlich sind: wenn sie
zum Beispiel von einem innig geliebten Menschen zurickgewiesen werden.
Also nicht anfangen: ach ja, Pubertatsverliebtheit vergeht und Uubermorgen
hat sie die nachste. Das sind alles die ausseren Dinge. Unterschatzt nicht —
erinnert Euch vielleicht an die eigene Jugend — wie tief das hineingeht, wie
ungeheuer stark und brennend die Sehnsucht nach einer existentiellen Liebe
ist — nach einer Liebe, die bedingungslos und absolut ist. Wir kdnnen von
unserem Erwachsenenstandpunkt sagen: Flausen. Das muss man beizeiten
lernen, so etwas funktioniert nicht. Aber es ist so: eigentlich will man das
Unmdgliche als junger Mensch auf diesem Gebiet. Das Sexuelle ist da drin.
Bei den Zehn-, Elfjahrigen — das ist die Phase des prasexuellen Eros — da ist
das Sexuelle noch ziemlich unwichtig. Aber diese ungeheure Sehnsucht nach
Intimitat, Nahe und totaler Verbindung, die ist da — auf der rein seelischen
Ebene. Das sexuelle Moment kommt dann ein paar Jahre spater dazu. Man
muss einfach wissen: in diesem Alter finden grosse Liebesgeschichten statt.
Aber oft im Stillen. Das ist ein sehr verhullter Bereich. Denkt mal zuruck. Ich
wurde mich wundern, wenn hier jemand sasse, der oder die nicht in diesem
Alter, in der Vor- und Frihpubertat eine ganz grosse Liebe hatte, der man
sich nicht offenbaren konnte. Vielleicht ein Lehrer oder eine Tante oder ein
anderes Kind. Es konnen auch mal zwei, drei sein. Fast jeder hat so eine
Geschichte zu erzahlen. Die ist dann in irgendeinem Tagebuch verschlossen.



Darf man solche Tagebucher lesen, geht einem das schon nahe. Das sind
ganz grosse Geflihle — bei Madchen mehr, aber bei den Jungs auch. Wirklich
ganz grosse und tiefe Geflihle bis hin zu Tagebucheintragungen der Art
"wirde sterben flr den Herrn....!" z.B. ein Lehrer. Ich wirde flr ihn sterben.
Es fuhlt sich so an. Und hier muss man wissen, wenn man z.B. Schuler zu
unterrichten hat, jeder Erwachsene muss wissen: ich kdnnte der sein. Es ist
ganz eigentumlich, auf wen die Wahl fallt. Das sind nicht so sehr dussere
Attribute. Das ist ganz geheimnisvoll. Ihr musst wissen, ich kann dieser
Mensch sein. Es konnte sein, dass in meiner Klasse ein Madchen — das
muss jeder Lehrer sich sagen — ist, fur die ich gerade diese Person bin. Wie
kann ich mich offenbaren? Sie wird es vielleicht nie offenbaren. Aber es
konnte sein, dass ich sie durch eine dumme herablassende Bemerkung so
verletze, dass das z.B. in eine Magersucht fuhren wird. Das ist so. Ich habe in
dermassen vielen Anamnesen an Magersucht erkrankter Madchen solche
Verletzungen durch tief verehrte und geliebte Menschen in der Kindheitsmitte
— diesem sensiblen Alter — gefunden. Das ist zumindest ein haufig
auslosender Faktor fur richtige tiefe und lang anhaltende Krisen. Da muss
man ewig lange Gesprachsprozesse machen, bis so etwas heraus kommt.
Das soll nicht heissen: fasst sie mit Samthandschuhen an. Ich werde oft so
missverstanden. Die Kinder in diesem Alter brauchen ein Gegenuber, das
dasteht und sich zeigt und auch seine Emotionen zeigt und sagt: ich halt's
nicht mehr aus! Oder halt mal die Klappe! Das geht alles. Ich muss nicht
immer der Uberlegene Padagoge sein, der von oben herab padagogisiert.
Das konnen sie gar nicht brauchen. Es braucht aber eine ungeheure
Diskretion. Die 14- / 15-Jahrigen brauchen das schon nicht mehr so. Aber an
der Schwelle, da hilft es. |Ihr braucht eine ungeheure innere Diskretion. |hr
musst wissen: da ist eine Verletzlichkeit, die ist nie vorher und nie spater so
gross, auch wenn lhr es nicht erfahrt. Also nichts Krankendes! Sonst konnt |hr
ruhig rappeln. Ihr konnt streng sein, lhr konnt mal schreien, aber man muss
wissen, was sind verletzende Ausserungen. Man muss wissen, was geht
unter die Gurtellinie: nichts Demutigendes, nichts Krankendes, nichts
Herablassendes. Das ist eine Botschaft, die mir ungeheuer wichtig ist —
allgemein fur Kinder und Jugendliche, aber ganz besonders fur die
Ubergangszeit. Respektiert Geheimnisse, respektiert diese Verletzlichkeit und
denkt immer daran, dass |hr derjenige sein konntet, dem gerade das Privileg
zuteil wird, mit einer grossen Liebe beschenkt zu werden. Geht einfach mal
davon aus und verhaltet Euch entsprechend den Kindern in diesem Alter
gegenuber.

Damit hatten wir ein paar — wenn auch nicht alle - wichtige Punkte. Das alles
sollte man im Hinterkopf haben, wenn die Kinder dann — ausserlich gesehen
— so alles maglich vollfuhren, was noch ganz kindlich ist. Die Jungs kindlich,
die Madchen spielen ihre Spiele und man denkt: Zehnjahrige, Elfjahrige,
Zwolfjahrige. Man kommt ja auf all das gar nicht, was ich jetzt geschildert
habe. Das ist sozusagen die Hintergrundmusik. Das ist alles da. Das ist nicht
leise und wenig, das spielt alles eine grosse Rolle. Muller-Wiedemann hat



immer gesagt: das ist die Zeit, wo sie sich am meisten in Geheimnisse hullen,
wo wir am wenigsten mitbekommen von dem, was in ihnen vorgeht. Die
Jugendlichen sind schon wieder viel expressiver. Sie haben schon wieder viel
mehr "ihr Herz auf der Zunge" — jedenfalls in der Grundtendenz. Es gibt auch
da Verschlossene. Die Jugendlichen sind wieder offener. Sie zeigen sich
wieder. Die kleinen Kinder sowieso. Ein kleines Kind ist noch recht
unbefangen im Allgemeinen. Hier haben wir eine Zeit, frihe Pubertat und das
Vorspiel zur Pubertat, wo die Kinder so vehullt sind, schamhaft verhllt
konnte man fast sagen, ihr Inneres nicht preisgeben und deswegen durch
das aussere Gebaren oft ein vollig falscher Eindruck entsteht.

Als Letztes noch ein paar Stichworte zur padagogischen Frage: ich hatte
gesagt, dass Unaufdringlichkeit, Diskretion und die Vermeidung von jeder Art
krankender Ansprache von grosser Bedeutung sind. Ich mochte erinnern an
die Bekraftigung der Elternschaft, nicht nur bei Adoptivkindern, in Verbindung
mit diesem Ruckwartsgehen in der Kindheit.

Berucksichtigt das moralische Problem: Moralische Verfehlungen im
Jugendalter sollte man bearbeiten, aber auf einer pragmatischen Ebene.
Nicht mit diesem Gestus: du hast moralisch versagt, sondern mit dem
Gestus, hier ist etwas passiert, und das mussen wir in Ordnung bringen.
Denkt an mein Beispiel: mein Papa hatte mich bestraft, aber ich war
erleichtert, weil ich wusste, der halt mich nicht fur einen moralisch
verkommenen Menschen. Das tut den Jugendlichen, auch den grosseren
Jugendlichen, ziemlich weh, wenn sie so und so oft etwas angestellt haben
und kommen jetzt in diesen Ruf, sie seien irgenwie moralisch gestorte oder
moralisch defekte Menschen. Dann wird das eine richtig selbsterfullende
Prophezeiung! Nach dem Motto: wenn sowieso jeder denkt, ich bin so, dann
kann ich das auch machen. Da muss man unheimlich aufpassen. Das ist ein
padagogischer Rat, der im Einzelfall sehr praktisch wird: nicht mit
moralischen Vorhaltungen kommen, immer davon ausgehen: sie wissen
selber, dass sie Scheisse gebaut haben. Das braucht lhr ihnen nicht sagen.
Das wissen sie. Aber auf der anderen Seite ganz klar: wenn so etwas zu
Lasten und zu Schaden Anderer gegangen ist, dann muss das wieder in
Ordnung gebracht werden, und wir Uberlegen gemeinsam, wie wir das wieder
in Ordnung bringen kdnnen. Das ist die pragmatisch aber niemals moralisch
verurteilende Ebene, die hier so wichtig ist.

Transkribiert von Lilo Weiler, im Winter 2022/23



