
1 

 



2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



3 

 
 
 

Würdigung des Kindseins 
Vortrag von Henning Köhler in Lübeck 

21.November 2008 
 

Es ist in der Tat so, dass immer mehr Menschen und Menschenzusammenhänge wieder 
beginnen, über die Würde des Kindes zu sprechen. Aber man muss vorsichtig sein, denn 
oft zeigt sich bei genauerem Nachfragen, dass Begriffe wie Würde, Menschenwürde und 
insbesondere Würde des Kindes eigentlich leer sind und mehr einem unbestimmten 
Gefühl entstammen. Wir müssen also erörtern, was bedeutet dieser Begriff Würde 
eigentlich konkret? Auf welchen Erkenntnissen, denkerisch und bewusstseinmässig 
nachvollziehbaren Phänomenen, Tatsachen und Gedankengängen beruht er? Was ist 
Würde, dass man sie auch schon einem Kinde, also auch einem neugeborenen Kinde 
zugesteht? Haben wir uns in den letzten Jahrzehnten genügend damit beschäftigt, was 
Würde heisst, oder benutzen wir das Wort nur ohne uns darüber richtig klar zu sein? Und: 
inwiefern kann man denn einem Kinde, insbesondere einem Neugeborenen eine Würde 
zugestehen?  
Auch wenn ich dem zustimme, dass immer mehr Menschen sich wieder der Kinder 
innerlich annehmen, ist es jedoch auch so, dass eine Stimmung gegen Kinder sich breit 
macht und hier ein eigentümliches Gemisch in unserer Gesellschaft entsteht. Dass eine 
Stimmung gegen Kinder sich breit macht, kann man fast jeden Tag feststellen, wenn man 
einen Blick in die Zeitungen wirft. Das ganze Kindheitsthema wird auf eine Weise 
problematisiert, die eigentlich immer darauf hinausläuft, dass man die Kinder als 
unzulängliche Wesen beschreibt und wahrnimmt. Es ist seit Jahren eine Debatte im 
Gange, zusätzlich angeheizt durch den sogenannten Pisaschock, welche die Kinder 
eigentlich als Mängelwesen betrachtet und sich darüber den Kopf zerbricht, wie man diese 
Mängelwesen – die offensichtlich immer mangelhafter werden – so bearbeiten kann, dass 
sie wieder unseren Ansprüchen genügen. Genauer gesagt: dass sie den Ansprüchen der 
Gesellschaft und der Wirtschaft genügen. Dieses Motiv hat sich immer mehr in den 
Vordergrund geschoben. Die Kinder lernen nicht richtig, die Kinder genügen unseren 
Ansprüchen nicht, sie sind verhaltensauffällig, verhaltensgestört, sie sind nicht mehr 
führbar, nicht mehr tragbar. Wie oft höre ich das! Das ist schon fast ein geflügeltes Wort: 
dieses oder jenes Kind ist in diesem oder jenem Zusammenhang nicht mehr tragbar. 
Unbeschönigt ins Auge gefasst, muss man sagen: Neben der Tatsache, dass man sich 
wieder mehr dem Kindheitsthema zuwendet und sicher auch im Herzen nur das Beste für 
die Kinder will , zeigt sich etwas, das dies auch immer wieder zunichte macht: Es ist so 
etwas wie ein ewiges Lamento über das Ungenügen der Kinder. Ich sage das bewusst so. 
Man könnte jetzt einwenden, es sei doch ein Lamento über das Leiden der Kinder. Da 
aber bitte ich mal die Untertöne, die Art und Weise, wie die Dinge dargestellt werden, 
genau daraufhin zu prüfen.  Dann wird man feststellen, dass eben nicht so sehr das 
Leiden der Kinder im Vordergrund des Lamentos steht, sondern das Leiden der 
Erwachsenen an den Kindern! Das muss man auch ernst nehmen. Dass wir uns hier nicht 
missverstehen: wir müssen das Leiden der Lehrer an den Kindern, das Leiden der Eltern 
an den Kindern, das Leiden der Erwachsenen allgemein gesprochen an der 
nachwachsenden Generation ernst nehmen. Was wir aber auf keinen Fall dürfen: dieses 
Phänomen - "die Generationen Kinder und Erwachsene kommen nicht mehr miteinander 
zurecht" – so zu betrachten als sei der Grund dafür in einer Unzulänglichkeit der Kinder zu 
suchen. Das ist eine Falle! In Manchem von Ihnen wird sich innerlich etwas wehren, das 



4 

sagt: was will er denn, sie sind doch unzulänglich, sie machen uns doch das Leben 
schwer. Lassen wir das mal offen, wenigstens heute Abend. Und stellen wir lediglich fest, 
was jeder sehen kann: Die Beziehungen zwischen Kindern und Erwachsenen gestalten 
sich immer schwieriger. 
Der Frage, wer daran schuld ist, muss man mit Redlichkeit nachgehen und genau 
hinschauen. Dann werden viele Erklärungen, die heute so herumgereicht werden, ganz 
schnell sich als fadenscheinig erweisen.  
Die gängigste Erklärung: Die Kinder sind heute so schwierig und werden immer 
schwieriger, weil die Eltern versagen! Wenn man die Kinderratgeberliteratur liest und was 
da in Zeitungen und Büchern zu dem Thema in den letzten Jahren erschienen ist, erkennt 
man ein Grundmuster: die Kinder werden immer schwieriger, infolgedessen auch die 
Beziehungen, aber schuld daran sind neben manchem anderen die versagenden Eltern. 
Ich höre als Therapeut oft: "Nicht wahr, Herr Köhler, im Grunde genommen muss man 
doch gar nicht die Kinder therapieren, sondern die Eltern!" Das wird dann in einem 
Verschwörerton unter Kollegen immer gesagt. Und wenn ich dann sage: können Sie mir 
das bitte näher erklären, dann ist erst einmal erschrockenes Schweigen, weil man das gar 
nicht so ohne weiteres beantworten kann - und dann kommen Plattitüden. Z.B. Die Eltern 
haben heute keine Instinkte mehr. Früher haben die Eltern noch richtige Instinkte gehabt. 
Da waren die Mütter noch richtige Mütter und die Männer noch richtige Männer resp. 
Väter. Da haben die alten Rollen noch so richtig gestimmt und gegriffen, und demzufolge 
hätten also z.B. zur Zeit unserer Großeltern, die Menschen noch die richtigen Instinkte für 
die Erziehug gehabt. Und das sei eine idyllische Zeit vergleichsweise zu heute für die 
Kinder gewesen. Da hätten die Kinder noch sichere Bindungen gehabt. Aber heute sei 
eine Zeit, wo sie überhaupt keine sichere Bindung mehr hätten, insbesondere in der 
Kleinkindzeit. - Sie alle kennen diesen Gedanken. Es werden ganze Bücher darüber 
geschrieben. Und er wird nachgebetet und nachgebetet und nachgebetet! 
Aber sobald man ein bisschen näher darüber nachdenkt und hinschaut, fragt man sich: 
Moment mal! Eine ganze Reihe Fragen ergeben sich doch hier: Wie war das denn zur Zeit 
meiner Großeltern mit den Kindern? Ich habe meine Eltern interviewt, meinen Vater, meine 
Mutter, andere Menschen diesen Alters: Wie seid Ihr aufgewachsen? Was würdet Ihr im 
Rückblick sagen? Ich habe Menschen gefragt, von denen ich annahm, dass sie ein 
kritisches Bewusstsein haben, diese Dinge mit einer gewissen Distanz zu betrachten. Nun: 
wenn man Berichte über das Kindseins in jener angeblich so guten Zeit hört, denkt man 
eigentlich: ein Glück, dass das vorbei ist! Das muss man eigentlich als gesund 
empfindender Mensch dazu sagen.  
Die Kinder wurden mit einer solchen Selbstverständlichkeit gezüchtigt – wir sind ja hier bei 
dem Begriff der Würde des Kindes! Das einzelne Kind hat im Vergleich zu heute so 
dramatisch viel weniger Aufmerksamkeit erfahren – nicht weil das böse Eltern waren, 
sondern weil die Umstände so waren. Wenn mein Vater erzählt: sein Vater ging morgens 
um 6 Uhr aus dem Haus, kam abends um 7 oder 8 aus der Fabrik, fix und fertig, nicht 
mehr ansprechbar. Er war eigentlich nur der strafende Vater, der die ganze Kindheit über 
mehr oder weniger diesen Part gespielt hat. Die Mutter hatte zu tun, abgehärmt, hat auch 
Tag und Nacht geschuftet, sie hatten Existenzsorgen – das waren nicht so die reicheren 
Schichten. Und wenn die Kinder nicht gespurt haben, dann wurde einfach so kategorisch 
reagiert, dass die Kinder eben spurten. Deshalb gab es damals nicht soviele 
verhaltensauffällige Kinder, vielleicht. Wenn die frech wurden, gab es eins aufs Maul. Das 
war die Situation damals. 
Frühe Bindung? - sehr mit Vorsicht zu geniessen, dass die damals soviel besser gewesen 
sei. In den meisten Familien gab es verhältnismässig sehr viel mehr Kinder. Daraus ist 
einfach zu folgern, dass dem einzelnen Kind bei weitem nicht soviel Aufmerksamkeit 



5 

zukommen konnte. - Nebenbei bemerkt: das muss ja gar nicht schlecht sein. Heute habe 
ich manchmal das Gefühl, ein Teil unserer Probleme liegt auch darin, dass die Eltern 
sozusagen zuviel des Guten tun. Dass also die Einzelkinder oder Familien mit ein oder 
zwei Kindern (heute der Normalfall) manchmal daran kranken, dass die einzelnen Kinder 
zu sehr mit einem angstvoll überwachenden Blick die ganze Kindheit durch betrachtet 
werden, kontrolliert werden. 
Ich betone hier das Wort Angst, das ist wirklich ein Thema in der heutigen Zeit im 
Unterschied zu früher. Da wäre jetzt eine berechtigte Frage: Was können wir denn tun und 
woher kommt es denn, dass die Eltern heute so eine Angst alle haben?... Ich will das nur 
andeuten. Man könnte Stunden darüber sprechen: früher hatten es die Kinder besser, 
früher waren die Eltern besser und heute können sie das alles nicht mehr und bräuchten 
einen Elternführerschein. Mit Verlaub: das stimmt in manchen Fällen schon, aber als 
pauschale Zeitdiagnose führt das nur in die Irre. 
Es ist nämlich seltsam: wir haben in der Tat in einem grossen Umfang 
Beziehungsstörungen zwischen den Generationen zu konstatieren, dass die 
Erwachsenenwelt einfach nicht mehr mit den Kindern zurecht kommt in vielfältiger Weise. 
 
Aber die andere Seite ist eben die: noch nie in der Geschichte unseres Kulturkreises, gab 
es sowenig Gewalt im Raum der Kindheit, wurden sowenig Kinder geschlagen, gezüchtigt, 
grausam behandelt. Ich wiederhole das: noch nie in unserer Geschichte ging es den 
Kindern diesbezüglich so gut! Das sind soziologische Daten. Wir schauen auf das Ganze 
und sehen jetzt von tragischen Einzelfällen ab, die immer in der Zeitung stehen. Noch nie 
war die Gewalt gegen Kinder so tabuisiert und haben sich soviele Menschen daran 
gehalten wie heute. Noch nie haben die einzelnen Kinder soviel Aufmerksamkeit erfahren 
wie heute. - Wobei ich wiederhole: das ist eine Sache mit zwei Seiten, mit einer guten und 
einer schlechten. Es gibt eine Art der Aufmerksamkeit, die heilt, und es gibt eine Art der 
Aufmerksamkeit, ich nenne sie mal pervertierte Aufmerksamkeit, die ängstigt. Das lassen 
wir im Moment mal beiseite.  
Aber noch nie haben die einzelnen Kinder in solchem Maße erlebt, dass sich die 
Erwachsenen um sie sorgen auf eine sinnvolle oder weniger sinnvolle Art. Noch nie, 
haben soviele Väter sich an der Erziehung beteiligt. Es sind immer noch viel zuwenige, 
aber kultursoziologisch gesehen waren es noch nie soviele, auch nicht in den 60er und 
70er Jahren. Das betrifft natürlich überwiegend die grosse, breite Mittelschicht in 
Deutschland und anderen westeuropäischen Ländern. Wir haben im sogenannten 
Prekariat und auch bei den Menschen mit Migrationshintergrung hier teilweise eine andere 
Situation. Ich sage immer wieder, damit wir uns recht verstehen: flächendeckend das 
Ganze angeschaut.  
Man kann natürlich auch sagen: Das Bildungswesen, das Bildungsangebot für die Kinder 
war noch nie so groß. Was immer man von der Qualität der Bildung auch halten mag. Im 
Vergleich zu früher gibt es eine unglaubliche Menge an  Fördermöglichkeiten für Kinder, 
die eher schwach oder stark,  eher naturwissenschaftlich oder musisch begabt sind usw. 
Hier hat man schon im Vergleich zu früher Fortschritte gemacht. Das muss man in 
Betracht ziehen, damit man nicht bei der verzweifelten Suche nach Erklärungen für die 
pädagogische Misere, die Misere der Kindheit, ständig in irgendwelche Fallen läuft. 
 
Das Thema "frühe Bindung" ist ja ein sehr magisches Thema geworden im 
20.Jahrhundert. Es hat vorallem ab den 60er Jahren eine ungeheure Dominanz 
gewonnen. Ja man hat irgendwann einen Kindheitsdeterminismus daran geknüpft, eine 
deterministische Theorie, die besagt: Das spätere Leben wird gut oder schlecht verlaufen, 
je nach dem, ob ein Kind in seiner frühen Kindheit verlässliche Bezugspersonen hat, 



6 

wirkliche Bindungserfahrungen macht oder nicht. Diese deterministsiche Anschauung war 
sehr verbreitet. Das ist mittlerweile anders geworden: an der Spitze der Wissenschaft wird 
schon ganz anders gedacht. Man weiss inzwischen, dass dieser Zusammenhang so 
deutlich nicht ist. Man ist inzwischen heilsam verwirrt in dieser Frage.  Vielleicht haben 
Manche schon von der Resilienzforschung gehört? Wir haben bei näherem Hinsehen 
gefunden, dass ein überraschend hoher Anteil von Kindern, die keine verlässlichen 
Bindungserfahrungen hatten, sich sehr gut im Leben durchsetzen. Ein ebenso 
überraschender Anteil von Kindern, die eine sehr verlässliche Bindung an ihre Eltern 
hatten, vielleicht sogar eine 'goldene Kindheit', fährt im späteren Leben wirklich einen 
Schleuderkurs, bekommt Depressionen oder macht Bekanntschaft mit Drogen oder sucht 
gefährliche Grenzerlebnisse – die also alles andere als ein harmonisches, ausgeglichenes 
Leben führen. Die Zweifel gehen inzwischen soweit, dass es Bücher gibt wie "Der Mythos 
der frühen Bindung". Die Resilienzforschung wirft die Frage auf: Was sind eigentlich die 
Ressourcen, die Kräfte im Menschen, die ihm helfen, mit Schwierigkeiten fertig zu 
werden? Man sagt inzwischen, das menschliche Leben und sein Verlauf ist von sehr 
vielen Faktoren abhängig. So vieles erzieht ausser den Eltern mit: viel später erst dem 
Menschen begegnende Erfahrungen, Erlebnisse und Beziehungen. Menschen, die man 
findet, können dem Leben eine entscheidende Wendung geben. Der Gedanke, dass 
Entwicklung nie aufhört, immer weiter geht, immer neue Wendungen möglich sind, auch 
immer Heilung möglich ist, Wunden von vergangenen Zeiten immer wieder heilen können 
– das ist etwas Neues. Eine Aufbruchstimmung merkt man hier. 
Ich habe gerade zu diesem Thema 'frühe Bindung' mal ein interessantes Erlebnis gehabt 
mit einer Schülerin der von mir sehr geschätzten Irina Prekop, die ja ganz stark auf dieses 
Thema abhebt. Irina Prekop ist eine Kindheitsforscherin von hohem Rang und auch eine 
Bindungsforscherin, die sich ganz diesem Thema 'frühe Bindung' gewidmet hat. Wie das 
oft so ist, wenn man sich so auf eine Sache stürzt, wählt man sie zum universalen 
Schlüssel für alles aus. Man darf ihr da nicht böse sein, solche Sachen mache ich sicher 
auch mal. Da  frühe Bindung 'ihr' Thema war, hing alles davon ab, und sie hat dann diese 
'Festhaltetherapie' entwickelt, die sehr umstritten ist, vorallem für autistische Kinder. Damit 
ist sie berühmt geworden. Es ist aber ein bisschen ungerecht, dass man immer nur 
stöhnend sagt: Prekop = Festhaltetherapie. Man müsste mehr über sie wissen, um ihr 
gerecht zu werden, das ist schon eine tolle Frau. Eine Mitarbeiterin von Frau Prekop kam 
nach einem meiner Vorträge zu mir und sagte: "Es ist alles wunderbar, was Sie erzählen, 
Herr Köhler. Aber wissen Sie, das Kernproblem, das haben sie für mich zuwenig 
abgehandelt: die Tatsache, dass die Kinder heute keine verlässlichen Bindungen mehr 
haben." Dies sei früher besser gewesen. Ich schlug ihr vor, zusammen essen zu gehen 
und dabei die letzten 200 Jahre miteinander durchzugehen auf der Suche nach einer Zeit, 
wo die Kinder das hatten, was sie – ihrer Meinung nach – idealerweise haben sollten. Ich 
kenne mich in der Geschichte der Kindheit gut aus. Wir haben uns die ganzen Zeiten 
zurück bis zu Goethe und Schiller angeschaut, und sie musste am Ende einräumen, dass 
es den Kindern eigentlich die ganze Zeit auf die eine oder andere Art immer schlecht ging. 
Und sie eines gewiss nicht hatten: verlässliche Bindungen. Selbst die vielgepriesene 
Großfamilie, die man im Nachhinein immer als Idyll darstellt, ist mehr ein Mythos als eine 
Realität. Die gibt es mehr in Kinderbüchern und Märchen in dieser idyllischen Form als es 
sie in Realität gab. - Und so sassen wir da und haben uns gefragt: müssen wir nicht 
tatsächlich umdenken, diese Dinge alle mal beiseite schieben und uns fragen: Was liegt 
eigentlich bewusstseinsgeschichtlich betrachtet wirklich vor? Die Spur stimmt so nicht. 
 
Nun denkt nicht, ich wüsste jetzt, was vorliegt. Das ist ein Forschungsthema, das mich 
mein Leben lang begleitet, jetzt schon seit 30 Jahren! Mit solchen einfachen Erklärungen 



7 

habe ich mich nie zufrieden gegeben, und dieses Leben wird nicht reichen, um der Sache 
ganz auf die Spur zu kommen. 
Aber: es gibt so ein paar Dinge, da wächst bei mir eine innere Sicherheit. Ich glaube, wir 
liegen immer dann falsch, wenn wir nur die Ereignisse in diesem Leben zwischen Geburt 
und Tod in Betracht ziehen. Ich wiederhole das: ich bin mehr und mehr davon überzeugt, 
dass wir die Dinge nicht durchschauen, wenn wir immer nur in Betracht ziehen die 
Ereignisse, die im Leben eines Kindes sich abspielen in diesem aktuellen Leben zwischen 
Geburt und Tod. Oder einfacher gesagt: wenn wir nur in Betracht ziehen, was das Kind an 
Erziehung genossen hat, was die Umwelt geprägt hat, was es in der Schule gelernt hat, 
was also von aussen auf das Kind eingewirkt hat und was es vielleicht als biologisch-
genetische Grunddisposition mitbringt – wenn wir uns auf diese Dinge beschränken, 
werden wir nie verstehen, was mit dem einzelnen Kind ist und was für eine Dynamik 
zwischen Generationen sich abspielt. 
 
Jetzt will ich von diesen soziologischen Überblicken wegkommen und mich ganz auf den 
einzelnen Menschen zubewegen: 
Wenn wir nur in Betracht ziehen,  was sich in diesem Leben zwischen Geburt und Tod 
abspielt, werden wir nie verstehen, was sich abspielt, wenn eine Mutter und ein 
Neugeborenes die ersten Blicke wechseln. Hier stossen wir am Beginn der Geschichte 
sofort auf das Geheimnis, und dem kann niemand ausweichen. Der Augenblick, wo ein 
Neugeborenes und die Mutter – oder eine andere nahe Bezugsperson – einen innigen 
Blickwechsel haben, ist ein Geheimnisbereich, in dem sich die beiden bewegen. Hier 
geschieht etwas, das lässt sich mit dem gewöhnlichen Denken nicht umspannen. Dafür 
haben wir noch keine Worte und Begriffe. Hier geschieht etwas, das liegt jenseits von 
alledem, was die Soziologie, die Verhaltensforschung und die Entwicklungspsychologie 
heute wissen über den Menschen. Versuchen Sie sich einen Moment zu erinnern, wie es 
war, als sie einem kleinen Wesen, das gerade erst angekommen ist, in die Augen 
schauen: was erlebten Sie? Es kann auch ein Kind sein, das schon 1 Jahr alt ist, doch am 
frappierendsten ist es bei den ganz Kleinen. Mit wem oder was kommuniziert die Mutter, 
wenn das eben est entbundene Kind sie anschaut und die beiden für diese zauberischen 
Sekunden in einem stummen Dialog sind? Besonders intensiv sind diese Momente bei 
kleinen Kindern, wenn das Kind im nächsten Moment einschläft. Erinnert Euch  vorallem 
an diese Blickwechsel, wenn man das Kind im Arm hatte und hat es gewiegt: der Blick 
verändert sich auf eine ganz eigentümliche Weise, wird ganz intensiv, ganz tief, man hat 
das Gefühl, man stürzt in einen tiefen, tiefen Brunnen – das ist der Ausdruck der Kinder 
kurz bevor sie einschlafen. Es ist etwas, das man nie wieder antrifft im späteren Leben bei 
einem erwachsenen Menschen oder nur ganz, ganz selten. Denn vor dieses, was wir da 
wahrnehmen, schieben sich im späteren Leben alle möglichen Schichten. Das sind 
Erfahrungsschichten. Ein so kleines Kind ist ein fundamental unerfahrenes Wesen! Alles, 
was im Laufe des Lebens an Erfahrungen wie Schichten sich bildet – Erfahrungen sind 
Hüllen, die wir um uns bilden - das alles ist bei Kleinen noch nicht da. Was Sie da erleben 
bei diesen ersten Blickwechseln, das ist der Inhalt des Begriffes Würde! Da kommen wir 
dem Begriff Würde näher, als wenn wir hunderte Seiten Kant lesen, der über den Begriff 
Würde vorallem philosophisch gearbeitet hat. 
 
Ich möchte an dieser Stelle Rudolf Steiner zitieren, der in einem seiner 
bemerkenswertesten Vorträge zur Sozialen Frage einmal gesagt hat: es gibt eine Art des 
Interesses zwischen den Menschen, die in der bisherigen Geistesgeschichte noch gar 
nicht ausgebildet wurde. Es gibt eine Art des Sich-gegenseitig-Wahrnehmens, die wir 
gerade erst anfangen auszubilden. Er versucht dann dieses "neue Interesse zwischen 



8 

Mensch und Mensch" zu umschreiben, und man merkt,  dass auch dieser Geistesforscher 
von hohem Rang die Worte nicht fand. An einer bestimmten Stelle nimmt er Zuflucht zu 
Dostojewskij – jedenfalls habe ich den Verdacht. Dostojewskij hat einmal gesagt: "Lieben 
heisst, einen Menschen so zu sehen, wie Gott ihn gemeint hat." Und fast wörtlich sagt 
Rudolf Steiner an dieser Stelle: dieses neue Interesse, diese neue 
Wahrnehmungsfähigkeit, die uns zuteil wird, wird uns ermöglichen, das Göttliche im 
anderen Menschen wahrzunehmen. Was meint er damit, wenn er sagt: "das Göttliche im 
Anderen unmittelbar wahrnehmen"? Diese Fähigkeit gilt es zu erringen. Das ist ein 
anderes Wort für 'die Würde des Anderen wirklich wahrnehmen'. Hier wird also die Sache 
mit der Würde eine Wahrnehmungsqualität. Es ist an diesem Punkt ein Übertritt: etwas, 
was wir bisher nur intellektuell erfassen, rutscht eine Stufe tiefer und wird eine 
unmittelbare Wahrnehmungsfähigkeit für das Geistige im Anderen, für die unverletztliche 
Individualität oder was wir eben seit den Zeiten der französichen Revolution "Würde" 
nennen ohne so recht zu wissen, was das eigentlich bedeutet. 
(Sicher nicht nur) meine Entdeckung ist, dass diese Wahrnehmung, von der Rudolf Steiner 
spricht, eben doch schon möglich ist und dass solche Augenblicke sich immer wieder 
ereignen - vorallem beim Blickwechsel mit kleinen Kindern. Hier können wir dies erleben. 
Die Tragik ist, wenn man so etwas erlebt, für einen Moment wirklich bis ins Innerste 
erschüttert ist – dass man dann wieder zur Tagesordnung übergeht. 
Nun kann man sich an dieser Stelle fragen: Was hat das denn für praktischen Wert? In 
meinem Beruf wird so etwas sehr praktisch: Ich habe immer wieder mit Eltern zu tun, die 
in einem Zustand der Verzweiflung zu mir kommen und sagen: 'wir waren jetzt schon da 
und dort, haben uns hier und dort beraten lassen. Jeder sagt etwas anderes. Bei uns 
zuhause ist die Hölle los. Die Schule drängt, es muss was geschehen: Tun Sie was, helfen 
Sie uns! Es geht so nicht weiter!' Sie kommen also und bringen mir ihr schwieriges Kind. 
Und ich sage: 'Ich muss viel, viel, viel wissen von euerm bisherigen Leben. Ich muss viel 
fragen, bevor ich auch nur einen allerkleinsten Hinweis geben kann, was Ihr jetzt vielleicht 
tun solltet.' Ich erkläre das den Eltern: für mich bedeutet Diagnostik nicht, dass ich ein paar 
Symptome abfrage und dann im Katalog nachschlage und sage, das ist die und die Ziffer 
in dem Katalog der Diagnostik der psychischen Störungen. Das ist für mich keine 
Diagnostik, das ist die Perversion von Diagnostik in unserer Zeit. Diagnostik vom Wort her, 
das wirklich Hindurchsehen, braucht Zeit, Geduld und Andacht zum Kleinen! Wenn es mir 
gelingt, die Eltern darauf einzustimmen, dann kommen wir in ganz andere Gespräche, die 
den ganzen Prozess einleiten. Dazu gehört, dass ich den Eltern sage: nicht das WAS 
interessiert mich, sondern das WIE. Das WAS interessiert mich nur am Rande. Ich will 
nicht in erster Linie wissen, was das Kind für Krankheiten hatte und was es alles an 
Schrecklichem erlebt hat, was in der Familie Schreckliches passiert ist... Man ist fixiert auf 
die grellen Dinge. Und ich frage dann immer nach dem WIE z.B. Das Spielverhalten des 
Kindes. "Ja meistens war er draussen und hat im Sand gespielt." Das sagt mir aber nicht, 
WIE er im Sand gespielt hat. Ich frage dann nach: "Könnt Ihr mir kleine Begebenheiten 
schildern? Habt Ihr irgendwo noch kleine Erinnerungsinseln? WIE hat Euer ganz kleines 
Kind gespielt? Wie hat er als 2-, 3-Jähriger gespielt? Kann man das an Bildern 
festmachen? Ich brauche ein Gefühl für das WIE. Das WAS ist doch immer nur die Hülse. 
Nicht wann hat er sprechen gelernt, was war sein erstes Wort – WIE hat er gesprochen? 
Mehr singend? Versuchen Sie es nachzumachen. - Ich ziehe daraus keine 
Schlußfolgerungen, aber es interessiert mich brennend. Wenn dann die Mutter sagt, NEIN 
war sein erstes Wort, dann sage ich immer: das stimmt nicht! Es war oft Mama und oft 
auch ganz andere Sachen. Es zu wissen vervollständigt das Bild über ein Kind. 
So wandern wir zurück. Ich wollte nur ungefähr zeigen, wie das geht – dass man 
Qualitäten erspürt und nicht so sehr diese äusseren Informationen und Fakten aneinander 



9 

reiht und meint, jetzt wüsste man etwas über das Kind. Und dann gehen wir immer weiter 
zurück bis ganz zum Anfang. Und da lasse ich nicht locker, auch wenn zuerst die 
Erinnerung wie verschüttet ist. Und dann kommen wir immer wieder auf diese ersten 
Blickwechsel. Und ich kann sagen, das sind ganz besondere Momente. Es sind heilige 
Momente, wenn Mütter – meistens sind es die Mütter – sich erinnern: Es ist dann 
manchmal so, als würde ein Vorhang reissen und diese ersten Momente mit dem ganz 
kleinen Neugeborenen, gerade die ersten Blickwechsel, kommen als Bild wieder herauf. 
Und in diesem Moment muss man unheimlich präsent sein als Berater. Man muss die 
Menschen halten, weil es eine ungeheure Erschütterung ist. Warum? Es wird in diesem 
Moment klar: da war am Anfang eine Qualität, es war etwas DA zwischen uns, und das ist 
so gründlich und so total verloren gegangen. Hier liegt wirklich eine tiefe Tragik. Die 
Wahrnehmung dieser Qualität in der Erinnerung, sie löst sofort diesen Schmerz aus: wir 
haben das ja vollständig verloren. - Und jetzt können wir darüber sprechen, wie wir das 
wiederfinden können. Vielleicht bestehen Möglichkeiten, auch wenn der Kerl jetzt 11 oder 
12 ist und nichts als Unsinn im Sinn hat wie Michel aus Lönneberga und Euch nur Sorgen 
macht, und Euch die ganze Zeit auf dem Kopf herum tanzt und Eure Ehe schier sprengt – 
lasst uns trotzdem fragen: wie können wir diese Qualität des Anfangs wiederbeleben, 
sodass solche Begegnungsmomente zwischen Euch wieder möglich sind! Und hier kann 
ich aus 30-jähriger Erfahrung dann ein Versprechen machen: wenn es gelingt, wird die 
Beziehung zu Eurem Kind deutlich besser werden, denn das sind heilende, 
beziehungsheilende Bemühungen durch die Wahrnehmung. Das, was wir immer so 
nebulös Würde nennen ist nichts Theoretisches, das ist ein Wahrnehmungsinhalt. Es hat 
überhaupt keinen Zweck, darüber zu philosophieren. Ich muss Würde wahrnehmen 
lernen. Wenn das gelingt, erwächst mir daraus eine innere Kraft und Fähigkeit zum 
richtigen Umgang mit dem Kind. 
 
In Rudolf Steiners Vortrag "Was tut der Engel im Astralleib..." ist von dieser neuen 
Wahrnehmungsqualität die Rede. Wir können sie eigentlich im Umgang mit den Kindern 
lernen. Fast jeder kennt sie, der viel mit Kindern zusammen war, vor allem mit ganz 
kleinen. Das ist eine Kraft, wenn wir das üben, wenn wir das lernen. Rudolf Steiner sagt in 
jenem Vortrag, es wird im sozialen Leben alles in die Brüche gehen in der Zukunft, wenn 
wir uns nicht aufmachen, jetzt diese Wahrnehmungsqualität zu erüben. Das ist sozusagen 
das Einzige, was helfen kann, dass in Zukunft das soziale Leben in eine heilsame 
Richtung sich entwickelt. Da helfen keine politischen Theorien, da hilft letztlich nur die 
Entwicklung der Wahrnehmungsfähigkeit für die Würde des Anderen. Geredet haben wir 
darüber jetzt genug. Die Kinder sind unsere grossen Lehrmeister in dieser Sache. Wir 
müssen uns aber darauf einlassen. 
Das ist mein Thema schlechthin. Denn mir geht es darum, in meiner Arbeit an mir selbst, 
mit Eltern, mit Kindern, Übungswege zu entwickeln und zu zeigen, die dazu führen, dass 
es immer besser und öfter gelingt, diese besondere Art von Beziehung zu einem Kind 
erleben zu dürfen. Und damit erleben zu dürfen, was dies für eine innere Sicherheit im 
Umgang mit den Kindern – wie ein Geschenk – einem geben kann. 
Es ist ein Übungsweg  zu lernen, die Würde des Kindes, die Würde des kleinen 
Menschen, der die Welt betritt, das Geistige in ihm, seine unverwechselbare Individualität 
wirklich wahrnehmen zu können. Die ersten Schritte dorthin, sind eigentlich recht profan – 
zumindest beim ersten Hinsehen. In der Praxis zeigt sich allerdings: es ist doch schwer. 
Eine Vorübung zum Beispiel ist: wir müssen uns abgewöhnen – sonst ist der Blick für 
diesen Zauber versperrt – die Wesensäusserungen des Kindes zu beurteilen. Unser 
Bewusstsein ist heute so, dass wir 'habituelle Psychoanalytiker' geworden sind, je 
gebildeter, desto mehr. Habituell heisst: es ist uns in 'Fleisch und Blut' übergegangen (und 



10 

dadurch nicht mehr voll bewusst), den anderen Menschen immer mit einem 
psychoanalytischen Blick zu betrachten.  
Damit meine ich auch mich selber. Kürzlich war ein Bekannter bei uns, ein etwas 
sonderbarer Mensch, den ich sehr in mein Herz geschlossen habe. Als er gegangen war, 
fingen meine Frau und ich an zu reden. Nach 10 Minuten habe ich gefragt: "Was machen 
wir denn da?" Und wir bemerkten, dass wir mitten in einem Diagnosegespräch waren! 
Unsere ganze angelernte Bücherweisheit haben wir so ohne Nachdenken ausgepackt – 
durchaus gerecht und mit anerkennendem Blick – aber schon sassen da zwei 
Psychoanalytiker und haben diesen Kerl analysiert! Und wir haben uns geschworen, wir 
wollen uns da Einhalt gebieten, andere Menschen mit diesem vermessenen Analytikerblick 
anzuschauen, denn das ist eigentlich eine Frechheit! Man muss das nur mal auf sich 
beziehen: wo Ihr auch seid – sobald Ihr den Raum verlässt, fangen die an über Euch zu 
reden, was Ihr vielleicht für Neurosen habt etc. Das ist ein furchtbar unangenehmer 
Gedanke. Trotzdem macht man es bei Andern wie selbstverständlich.   
Aber bei Kindern macht man es mit der allergrössten Selbstverständlichkeit! Es stimmt, 
dass immer mehr Menschen über die Würde des Kindes reden. Aber auf der anderen 
Seite spricht man über Kinder – sobald sie ein bisschen aus dem Rahmen fallen -  auf 
eine Art und Weise, die beleidigend ist! Hier fängt das Üben an. Sobald wir die Kinder als 
einen "Fall" betrachten, legen wir sie als ein Objekt unserer analytischen Klugheit 
sozusagen auf den Seziertisch. Wenn ich schon das Wort "Fallbesprechung" höre, geht 
mir die Hutschnur hoch! "Wir machen eine Fallbesprechung" heisst es bei Lehrern und 
Therapeuten. Das sind ja nicht nur Worte, es geht dann auch wirklich um einen "Fall". Es 
ist also nicht ein Gespräch mit dem Ziel, ein Kind tiefinnerlich zu verstehen. Das Kind wird 
zum Fall. "Kinderverstehkonferenz" würde ja auch etwas seltsam klingen.  
Das ist beispielhaft dafür, wie wir heute alle miteinander umgehen, ganz besonders mit 
den Kindern. Jetzt kommen wir langsam den eigentlichen Problemen näher, die heute sich 
zwischen den Generationen auftun: 
Was ich hier etwas überspitzt beschrieben habe, deutet auf eine bestimmte 
Bewusstseinshaltung. Und diese hat etwas zu tun mit unserer heutigen Kulturepoche, der 
"Postmoderne", wie man das heute nennt. Das ist eine zeitsymptomatische, zeittypische 
Grundhaltung, an der wir alle partizipieren, wenn wir uns nicht ganz bewusst darum 
bemühen, da auszusteigen. Es ist eine bestimmte Art von Intellektualismus – den ich hier 
brandmarke, obwohl ich selber mittendrin auch stehe -, die uns veranlasst, die uns zwingt, 
so über andere Menschen zu denken, dass diese neue Wahrnehmungsfähigkeit, dieses 
erkennende Fühlen für die Würde des Anderen ständig versperrt wird. Dieser 
"intellektuelle" Blick hat verschiedene Qualitäten, die durchaus in der 
Bewusstseinsentwicklung der Menscheit wichtig waren. Es ist ein distanzierter Blick, ein 
leidenschaftsloser Blick. Manchmal allerdings verbirgt sich hinter dieser kalten Objektivität 
schon eine Leidenschaft, die dadurch niedergedrückt wird. Ich will jetzt nicht 
psychologisch werden. Ich will nur sagen: wir sind immer zunächst geneigt, den anderen 
Menschen distanziert, möglichst gefühllos sozusagen in einen Objektstatus zu bannen und 
ihn in einer Verdinglichung zu betrachten. Das ist in Fleisch und Blut übergegangen. Es ist 
etwas, das man als heutiger Mensch in die Wiege gelegt bekommt. In unseren 
Bildungsgängen, in der Schule, in den Universitäten wird uns das fortwährend 
eingetrichtert. Mit ein bisschen Glück hat man irgendwann eine kleine Erleuchtung und 
merkt: Diese Denkkultur macht mich in höchstem Maße beziehungsunfähig - und somit 
auch erziehungsunfähig! Ich muss mein Denken umschmelzen, denn ein Kind ist von 
dieser Art des Denkens Lichtjahre weit entfernt! Es ist die unkindliche Art par excellence. 
Es ist eine Geisteshaltung, die einer Kultur entspricht, welche das Ereignis Kindheit und 
das Ereignis Kind nicht mehr integriert. 



11 

Ich denke gerade an den lieben Eckhart Schiffer, der u.a. das Buch geschrieben hat 
"Warum Huckelberry Finn nicht süchtig wurde". Allein der Titel macht ja schon neugierig. 
Schiffer zeigt auf, was dieser Kultur verloren gegangen ist und in hohem Maße zu tun hat 
mit Unmittelbarkeit, Verspieltheit, Direktheit und Arglosigkeit. Das ist eine innere 
Möglichkeit, welche die Menschen früher wohl noch mehr hatten: eine innere Haltung frei 
von allem Misstrauen und frei von diesem Wahn, alles einordnen, beurteilen, 
katalogisieren und dadurch auch beherrschen zu müssen. Diese Grundhaltung ist den 
Kindern vollständig fremd! Deshalb müssen die Kinder – um erwachsen zu werden, um 
tauglich zu werden – heute einen in gewisser Weise viel längeren und viel 
beschwerlicheren Weg zurücklegen als jemals. Auf eine Kurzformel gebracht: Unsere 
hochintellektualisierte Kultur, dieses Denken hat viele Vorteile und ungeheure Leistungen 
gebracht, die ich niemals infrage stellen würde: in der Medizin, der 
Entwicklungspsychologie usw. Aber wir haben hier einen Scheitelpunkt überschritten, denn 
es ist eine in höchstem Maße unkindgemässe, kindheitsfremde Kultur!  
Sie ist für mich auch ein Bild dafür, dass man heute keine Kinder mehr in die Welt setzt. 
Es werden fadenscheinige Gründe vorgeschoben. Es ist eine gefährliche Tendenz: Kinder 
sind unerwünscht, Kinder passen nicht in diese Zeit. Viele spüren das auch. Ich kenne 
viele junge Leute, die sagen: NE! Sie sagen das nicht aus wirtschaftlichen Gründen, 
sondern aus dem Gefühl: "Ich möchte eigentlich in diese Welt lieber keine Kinder setzen. 
Ich weiss nicht, ob ich das so begleiten könnte, wie ich es will." Also hier ist doch bei velen 
jungen Menschen unterschwellig das Gefühl: es ist eine Kultur, eine Zivilisation hier 
entstanden, in der man Kinder vielleicht gar nicht mehr beschützen kann in dem Maße, 
wie man es möchte. Vor was? Nicht vor den Autos, nicht vor den Umweltgiften – obwohl 
das auch Realitäten sind. Es geht im Kern um etwas Anderes bei einem solchen Gefühl. 
All diese äusseren Realitäten sind ja nur sozusagen Auswüchse dieses Bewusstseins, das 
ich eben beschrieben habe. Das ist eine Bewusstseinshaltung, die eigentlich Kindern 
einen Schrecken einjagt. Der normal gebildete Mensch unserer heutigen Zeit – alles 
überspitzt bei so einem Vortrag – ist per se für Kinder eine erschreckende Gestalt. Es geht 
etwas aus von uns, was einem Kind – einfach deswegen, weil es Kind ist – zunächst 
einmal einen Schauer über den Rücken jagt – ein Gefühl zwischen Melancholie und Angst. 
Die Kinder kommen an und haben schon eine Stimmung der Angst.  
Rudolf Steiner sagte schon 1919!: "Achtet darauf, wenn das mit der Entwicklung der 
materialistischen Kultur so weiter geht, dann werdet ihr erleben, dass immer mehr und 
mehr Kinder zur Welt kommen und schon einen Ausdruck von Melancholie in ihren 
Gesichtern haben." Auch Rudolf Steiner stellt die Beziehung her zu dem Bewusstsein, das 
in unserer Kultur überhand genommen hat, einer bestimmten Art des Denkens – so drückt 
er das aus. Er sagt, ein Denken hat sich durchgesetzt und wird sich immer mehr 
durchsetzen, das uns dazu bringt, dass der Mensch im anderen Menschen nur noch eine 
Maschine sieht. Und dies erzeugt ein Klima in unserer Welt, vor dem Kinder erschrecken 
oder das Kinder tief traurig macht.  
Auch die schwedische Pädagogin und Frauenrechtlerin Ellen Sophia Key hat das voraus 
gesehen, als sie 1901 das Buch "Das Jahrhundert des Kindes" geschrieben hat. Ihr 
Traum, ihre Vision: das 20.Jahrhundert möge das Jahrhundert des Kindes werden! Unsere 
Kultur möge sich so entwickeln, dass sie eine Kultur für Kinder werde! Doch das 
Jahrhundert ist gründlich anders gelaufen als sie es erhoffte. Dieses Buch sich zu 
besorgen, lohnt sich. Ellen Key war Materialistin, Nietscheanerin, aber sie sagt in diesem 
Buch tatsächlich: die Kinderseelen, die sich fragen, ob sie diese Erde betreten wollen und 
hinunter schauen auf den Zustand dieser Welt, die werden einen Planeten sehen, der – 
hier zählt sie alle die Dinge auf, die sich zu Beginn der Industrialisierung als Gefahren 
ankündigen (einen waffenstarrenden Planeten, in dem Hass und Missgunst zwischen den 



12 

Menschen und Völkern sich immer breiter machen usw.). Sie entwirft ein Bild vorallem mit 
Blick auf die virulente Gewalt auf unserem Planeten, eine gewalttätige Art von 
Bewusstsein herrscht in dieser Welt. Und sie sagt, die Kinder, die das sehen, die wollen 
eigentlich diese Welt nicht betreten. Und betreten sie dennoch! Und so müssten wir die 
Kinder anschauen, wenn wir sie in Empfang nehmen: als Kinder, die den Zustand dieser 
Welt gesehen haben, zutiefst erschrocken sind und trotzdem diesen Schritt gemacht 
haben. Rudolf Steiner sagt, die Kinder kommen heute mehr und mehr in genau dieser 
Verfassung, in dieser Ambivalenz zur Welt: tief innen erschrocken, im Grunde 
zurückprallend vor dieser Welt, dann aber doch mit einem tiefen, wirklichen Willen zu 
dieser Welt. 
 
Wenn ich all die Kinder Revue passieren lasse, die bei mir in der Praxis auftauchen, dann 
kann ich wirklich sagen: diese Gedanken sind eine ungeheure Hilfe. Ich kann ja immer 
zweierlei tun: ich kann sagen, da hat ein Kind einen Dachschaden, einen angeborenen 
und deswegen führt es sich hier so auf. Dann bin ich auf der Linie der heutigen 
wissenschaftlichen Forschung. Oder ich kann mit Key, Steiner u.a. denken. Es gibt auch 
Zeitgenossen, die so denken. James Hillman ist so einer. In seinem Buch "Charakter und 
Bestimmungen" kommen ganz ähnliche Gedanken. Er sagt, ihr müsst euch mal vorstellen, 
wie schwer das Hinunterwachsen auf die Erde heute für die Kinderseelen ist. - Also wieder 
dieser Gedanke – von einem Psychoanalytiker der Jungschen Schule. Ich halte den 
Grundgedanken in mir wirklich lebendig: ich habe hier keine verhaltensgestörten Kinder, 
ich habe Kinder – mit Janusz Korczak gesprochen -, bei denen der tragische 
Zusammenstoss mit der Welt einen bestimmten Konflikt ausgelöst hat, den ich in 
Zusammenarbeit mit den Eltern und Lehrern heilen soll. Denkt immer daran: diese Kinder 
sind tief innen erschrocken. Wir müssen damit rechnen, dass etwas sehr Trauriges schon 
bei den kleinen Kinern so im Unterstrom des Seelenlebens vorhanden ist. Auf der anderen 
Seite müssen wir sie bewundern für den Mut, dem allem zum Trotz ihren Lebensweg zu 
beginnen und ihr Schicksal auf sich zu nehmen. 
Ich glaube, dass diese Dramatik – von der Menschen wie Rudolf Steiner auf die Zukunft 
verweisend sprachen - ziemlich massiv begonnen hat hier in Westeuropa so um die 60er-
Jahre. Ich denke, dass ich hier von etwas spreche, was so und soviele Menschen, die hier 
als Erwachsene sitzen, betrifft, nicht nur die Kinder, die jetzt zur Welt kommen. In fast allen 
Arbeitszusammenhängen in denen ich stehe, kommen Menschen auf mich zu und sagen: 
"das war, als hätten Sie von mir gesprochen" – oft Frauen, warum weiss ich nicht. Sie 
sagen, viele Kinder äussern diesen Grundkonflikt: das Gefühl, ich möchte gar nicht da 
sein, wär ich besser im Himmel geblieben. Den habe ich auf der einen Seite in mir und auf 
der anderen Seite doch immer wieder diesen Mut zum Leben, der mich aufrecht hält. Aber 
ich bin genau in dieser Ambivalenz, dass ich mich immer wieder frage: was tue ich 
überhaupt hier, warum habe ich das alles auf mich genommen – aber dann auch wieder 
nicht so verzage, dass ich mir etwas antue, sondern mich wieder aufraffe und weitemache. 
 
Irgenwann werde ich einmal die Auswertung vieler hunderter Anamnesen als Buch 
vorlegen, mit solchen Gesprächen von Eltern, solchen Äusserungen von Kindern, denn 
man muss diese Dinge ja konkretisieren. Es wird viel gehöhnt über solche Gedanken. Es 
ist aber wirklich wahr, dass zunehmend viele Kinder solche Äusserungen machen -  
jedenfalls in dem Bereich, wo ich tätig bin, wo diese sogenannten auffälligen Kinder sich 
versammeln. Mag sein, dass ich dadurch vielleicht einen etwas einseitigen Blick habe. 
Aber wieviele Eltern erzählen mir, dass ihnen ihre Kinder solche Dinge sagen: 'ich möchte 
in den Himmel zurück' oder 'wär ich besser im Himmel geblieben', Achtjährige, die schon 
mit der Sprache eines Pubertierenden sagen: 'Was soll der Sinn der ganzen 



13 

Veranstaltung?' - Hier sind also sehr frühe Zweifel am Sinn des Lebens. Oder sagen wir es 
lieber so: Kinder, die sich sehr den Kopf über den Sinn des Lebens zerbrechen. Das ist für 
einen 7-8jährigen eigentlich zu früh.  
Spezifische Angstzustände in Verbindung mit einer ganz tiefen Sozialität ist auch so ein 
Phänomen, das sich in den letzten drei Jahrzehnten kontinuierlich gesteigert hat.  Ich kann 
das nicht empirisch beweisen. Wir versuchen aber in unserem 'Studienkreis für Neue 
Pädagogik' eine Forschungsarbeit auf den Weg zu bringen, damit man das empirisch 
belegen kann.  
In den letzten 30 Jahren – soweit kann ich es sagen und soweit bestätigen es meine 
Kollegen, die auch auf dem Gebiet tätig sind – treffen wir zunehmend mehr Kinder an, bei 
denen vorliegt erstens eine von Geburt an vorhandene, wirklich nicht durch Elternschuld 
verursachte, frei flotierende Angststimmung, eine unspezifische Weltangst, ein 
angstgestimmtes Weltverhältnis. (Buchhinweis: Alois Hickling – Das menschliche Gesicht 
der Angst) 
Diese Kinder versagen sehr oft in der Schule, weil eben die Angst sich auf alles erstreckt: 
Versagensängste, Schwellenängste... Es sind Kinder, die nachts nicht einschlafen: an der 
Einschlafschwelle ist sozusagen ein Horror, an der Schwelle von zuhause zur Schule oder 
zum Kindergarten, an jeder Schwelle erschrecken diese Kinder, immer wenn von einer 
Situation in eine andere übergewechselt werden muss. Es sind zugleich aber Kinder, 
denen man nichts verbergen kann. Sie tanzen auf den inneren Seelenschauplätzen der 
anderen Menschen mit, ob sie wollen oder nicht. Wenn ich traurig bin, kann ich ein noch 
so schönes Grinsgesicht aufsetzen – dieses Kind weint, weil ich traurig bin! Es kann sich 
gar nicht von mir unterscheiden. Es sind Kinder mit einer unwillkürlichen Empathie. Das ist 
nicht nur ein Segen. Es ist auch ein Fluch, wenn man sich einfühlen muss, weil man sich 
vom Anderen nicht abgrenzen kann. Und diese Kinder haben natürlich ungeheure 
Schwierigkeiten in dieser Welt. Andererseits haben sie eine so bestrickende und 
wunderbare Mitleidskraft. Deshalb nenne ich sie "Trösterseelen", weil sie ganz in diesem 
Element aufgehen: Trösten, für Andere sorgen, verletzte Tiere pflegen. In der Spieltherapie 
gibt es nichts Schöneres als solche Spiele, wo ganz diese pflegende, tröstende, 
zugewandte Seite hervorkommen darf, wo sie angstfrei ganz in diesem Element des 
Sozialen aufgehen dürfen. - Und dann erlebt man, dass diese ängstlichen, zaghaften, 
schwachen, überall immer stockenden Kinder plötzlich sich aufrichten zu einer Grösse, 
neben der man sich auf einmal ganz klein fühlt. 
Diese Kinder sind zu sozial, zu empfindsam, zu mitleidig mit allen Geschöpfen dieser 
Erde, um in dieser heutigen Welt bestehen zu können. Andererseits muss man auch 
sagen: Was braucht denn unsere Zeit, unsere Welt dringender als genau diese Kraft!  
Hier geschieht etwas ganz Seltsames: In Gestalt dieser Kinder strömt etwas in unsere 
Kultur herein, was diese Kultur braucht wie die Wüste das Wasser! Aber gerade deshalb, 
weil diese Stimmung so wenig lebt in unserer Kultur, prallen diese Kinder zunächst einmal 
auf, und zwar heftig.  Sie prallen auf eine Kultur, die so gar nicht ihrer inneren Verfassung 
entspricht, dass es zu den allergrössten Konflikten kommt. 
Ich könnte auch noch eine ganze Reihe ähnlicher Beobachtungen schildern. Sie 
illustrieren und zeigen alle diesen Grundkonflikt, auf den ich heute Abend besonders 
hinweisen wollte. Es ist ein Appell: wir sollten Abstand nehmen von wohlfeilen 
Allerweltserklärungen, die uns doch immer nur in die Irre führen. Wenn wir die Sache im 
Kern anschauen, werden wir auf solche geschilderten Motive kommen. 
Ich bin immer jemand gewesen, der die gesellschaftliche Frage sehr scharf stellt. Ihr habt 
in mir immer einen dankbaren Gesprächspartner, wenn es darum geht, dass unser 
heutiges Schulwesen und verschiedene andere Dinge ganz pragmatisch gesellschaftlich 
gelöst werden sollten. Da müssen wir ran und wieder aktiver werden. Wir müssen z.B. 



14 

dafür sorgen, dass die Erziehung wieder in die Hände der Eltern gelegt wird statt ihnen 
immer mehr aus der Hand genommen zu werden. Hier läuft – unter der Überschrift "zum 
Wohle der Kinder" – etwas genau falsch herum: Kindererziehung wird 
Staatsangelegenheit! Der Staat regiert hinein und wird bald die Wiegen überwachen. Man 
wird bald Staatsbeamte schicken, welche die ersten Monate zuhause mitleben in dem 
Familien, um alles zu kontrollieren. Das ist keine Horrorvorstellung – wir sind auf dem Weg 
dahin! Das ist ein gespenstisches Szenario. 
Wir müssen auf der politischen Ebene dafür sorgen, dass die UNO-Richtlinien, die UNO-
Kinderrechtskonvention auch in Deutschland eingehalten wird! Dort steht klipp und klar, 
dass der Staat in Erziehungsangelegenheiten nichts, aber auch gar nichts verloren hat, 
ausser wenn nachweislich in grober Weise die Erziehungs- oder Aufsichtspflicht verletzt 
wird durch die Eltern. Wenn also Kinder misshandelt oder geschlagen oder in grober 
Weise vernachlässigt werden, dann soll der Staat eingreifen, ansonsten hat der Staat dort 
nichts verloren. Das ist europäisches Recht!  
Und die UNO-Kinderrechtskonvention beinhaltet auch, dass es keine Schulpflicht geben 
darf!!! Das ist eine ganz klare Schlußfolgerung aus dem Stand des europäischen Rechts. 
Es ist allein Sache der Eltern, ob, wann und in welche Schule sie ihr Kind schicken! Hier 
muss man auf der politischen Ebene kämpfen, damit wir uns an den europäischen 
Standard angleichen. Deutschland gehört nämlich zu den ganz wenigen Ländern, die eine 
Schulpflicht haben. Wir sind hier also zurückgeblieben. In den meisten europäischen 
Ländern gibt es das nicht, da können Eltern mit vollem Recht auch zuhause unterrichten. 
Das großartigste Schulwesen hat Dänemark, weltweit das Großartigste, nicht Finnland! 
Finnland ist in der PISA-Studie vorn, das ist etwas anderes. Für mich ist es kein Kriterium, 
dass die Finnen besser sind. Dänemark hat das freieste und deswegen beste 
Schulwesen. Dort können sich Eltern zusammenschliessen und eine Schule gründen und 
sagen: wir unterrichten die Kinder. Sie brauchen kein Lehrerdiplom oder Ähnliches, und 
der Staat bezahlt – ich glaube 70% der Kosten unbesehen! Es gibt nur eine Auflage: die 
Kinder müssen von Zeit zu Zeit nachweisen, dass sie ungefähr auf dem altersgemässen 
Stand sind, was die Leistungen betrifft. Das ist schon eine Menge staatlicher Eingriff, aber 
immerhin.  
Von dieser Ausnahme abgesehen geht die Entwicklung immer mehr in die Richtung, dass 
man die schulischen Verhältnise, die Bildungsgänge vom Kindergarten an so einrichtet, 
das die Kluft zwischen den Bedürnissen eines Kindes und dem, was es antrifft in unseren 
Bildungsinstitutionen immer grösser wird. Man wird jetzt in den Kindergärten schon 
beginnen (2008!) oder Kinderuniversitäten – das klingt alles so schön!  Die Kinder sollen 
dann mit Professoren die Grundbegriffe der Chemie in irgendwelchen Demonstrationen 
und Vorlesungen lernen. Da kann man als einigermassen erfahrener Pädagoge, Mutter 
oder Vater nur den Kopf schütteln, weil man doch weiss, wie Kinder am besten lernen. 
Das ist doch eigentlich jedem klar. Kinder lernen, wenn man ihnen ein grosses Angebot an 
kindgerechten Möglichkeiten zum Spielen, Gestalten in möglichst freier Form gibt und 
einen schützenden Rahmen bildet, in dem sie in Ruhe gelassen werden und den Kindern 
dann sagt: jetzt probiert aus! Wenn ihr Hilfe braucht, holt mich! - 
 
Das ist das Urszenario einer kindgerechten Schule – oder meinetwillen auch einer 
Kinderuniversität. Diese Modelle gibt es: neue Schulformen, in denen man kindgemässe 
Formen des Lernens dem Staat abtrotzt. Das ist alles schön und gut, aber die 
Hauptrichtung geht in eine immer weniger kindgerechte Entwicklung. Daher ist mein Appell 
ganz klar und eindeutig hier: wir müssen auf der politischen Ebene aufstehen und die 
Möglichkeit einfordern,  dass man über einen Volksentscheid das Bildungswesen aus der 
staatlichen Kontrolle löst. So etwas ist denkbar und auf Landesebene schon versucht 



15 

worden z.B. in Hamburg, allerdings knapp gescheitert. Denkbar wäre auch eine 
Verknüpfung von freier Schulwahl, Abschaffung der Schulpflicht und Einführung einer 
Pflicht auf Bildung wie in Österreich und in den skandinavischen Ländern. Alle Eltern 
können selbst entscheiden, was für ihre Kinder richtig ist – dann ist hier Luft, Neues zu 
beginnen! 
Das Nächste muss sein, dass alle Menschen auch finanzielle Mittel hätten, für ihre Kinder 
das Richtige zu suchen. Heute können nur die gebildeten Mittelständler sagen, wir 
machen eine Privatschule für unsere Kinder auf. Damit jeder diese Möglichkeit hat, muss 
erst so etwas wie ein "bedingungsloses Grundeinkommen für Jeden" auf politischer Ebene 
erstritten werden. Das würde vorallem den Kindern zugute kommen. Ich bin mir sicher, 
wenn wir so ein Grundeinkommen hätten, dann werden wieder mehr Menschen Kinder in 
die Welt setzen. Und unsere Gesellschaft braucht die Kinder! Ich sage das aus spirituellen 
Gründen, nicht damit wir in der Wirtschaft genügend Fachkräfte haben! Jetzt will man das 
ganze Erziehungswesen auf diese aktuell nötigen Spezialkenntnisse ausrichten und macht 
sich überhaupt nicht klar, dass man in einer Zeit lebt, in der genau all diese Dinge mit 
einem Tempo immer wieder verfallen, wie das noch nie früher war. 
Unsere Gesellschaft braucht die Kinder nicht, damit wir genügend Spitzenkräfte haben 
und im globalen Wettbewerb wirtschaftlich bestehen, sondern damit unsere Welt nicht 
spirituell und sozialethisch austrocknet! Dafür brauchen wir die Kinder und dürfen nicht auf 
eine Greisenrepublik zusteuern! Die Kinder sind nicht das Salz der Erde, sondern das 
Wasser des Lebens!  Eine Kultur, in der die Kinder immer weniger werden, ist in spiritueller 
Hinsicht bedroht. Deswegen sind auch solche politischen Aktionen wichtig für uns alle und 
für die Zukunft unserer Kinder.  
Für mich ist der Kern der Misere nicht, dass alle Eltern Versager sind, nicht, dass den 
Müttern die Instinkte fehlen. Es sind auch nicht die abwesenden Väter, und auch nicht, 
dass unsere Kinder alle unzulänglich sind oder alle einen Dachschaden haben! Der Kern 
der Sache ist eine Bewusstseinsfrage! Und die kann man natürlich nicht auf der 
politischen Ebende lösen. 
Aber wo kann man sie lösen? - Hier sind wir bei dem berühmten Motiv, dass "der 
Flügelschlag eines Schmetterlings einen Orkan auslösen kann": die einfach denkbare 
Erklärung der modernen Chaostheorie. D.h. jeder Einzelne, der sich im Sinne des 
Gesagten auf den Weg macht und beispielsweise solche Übungen mal beginnt, wie ich 
das angedeutet habe. Versuchen wir doch einfach mal, uns das Urteilen abzugewöhnen! 
Oder versuchen wir doch mal in der Begegnung mit Kindern Räume zu schaffen, wo 
keinerlei Beabsichtigendes mehr stattfindet. Das ist eine kleine Revolution jedesmal, wenn 
es geschieht: wenn Erwachsene und Kinder sich begegnen und die Erwachsenen wollen 
nichts von den Kindern! Sie wollen sie noch nicht mal erziehen! Jede Stunde, wo ich 
vergessen habe, dass ich eigentlich meine Kinder erziehen müsste, war eine Sternstunde 
im Umgang mit meinen Kindern: wo ich nichts von ihnen wollte, den Raum betreten habe 
und in mir die Stimmung war: ich bin froh, dass ihr da seid und sonst überhaupt gar nichts. 
 
Wann gibt es so etwas in der Schule, dass ein Lehrer den Raum betritt und sagt, heute 
geht es mir nur um Eines: Ich freue mich schon den ganzen Morgen, schon beim 
Aufwachen, ich bin wie eine Rakete aus dem Bett und kann es kaum erwarten: ich freue 
mich so, Euch alle zu sehen! Das gibt es schon, aber es wird selten. Und das liegt nicht an 
den versagenden Lehrern. - Da sind wir wieder bei einem Thema, das ich auch ungerecht 
finde: Die Lehrer sind die Berufsgruppe mit der höchsten Selbstmordrate in Westeuropa, 
nicht nur in Deutschland. Sie stehen genauso unter dem Druck der Zeitverhältnisse. Aber 
jeder kann sozusagen anfangen. Ich arbeite schon lange mit Menschen daran, wirklich im 
Kleinen für sich und die Kinder Räume entstehen zu lassen, in denen unbefangene 



16 

Begegnung und wirkliches Interesse am Anderen die Atmosphäre ausmacht – und sofort 
ist GOLD im Raum! Anders kann ich es nicht ausdrücken. Sofort erlebt man, dass sich – 
nein nicht das Kind – die Beziehung ändert. 
Zum Abschluß des Vortrags möchte ich noch eine Anekdote erzählen: es gibt in Köln eine 
Fortbildung, die mache ich seit 10 Jahren mit Erzieherinnen und Erziehern für die Kleinen, 
also Kindergarten, eine Fortbildung und Qualifizierung für heilpädagogische integrative 
Aufgaben. Die Kindergärtnerinnen wollen das, damit sie nicht die sogenannten 
schwierigen Kinder wegschicken müssen. Sie sagen: so wie es bisher lief, können wir 
diese Kinder nicht halten. Was kann man tun, damit es besser läuft? Da versuche ich 
Wege zu zeigen und gebe u.a. auch bestimmte Übungen an. Eine solche Übung war, in 
einem Tagebuch jeden Abend ein bestimmtes Problemkind, mit dem man besondere 
Schwierigkeiten hat, innerlich zu sich zu rufen. Man könnte das eine Sozialtechnik nennen. 
Eine Erzieherin hat das gemacht, jeden Tag, redlich und brav. Nach 6 Wochen erzählte 
sie: "ich habe diese Übung jeden Tag gemacht und es hat keine 3 Wochen gedauert und 
der Manuel hat sich ganz anders verhalten! Er war viel besser führbar. Auf meine Frage, 
was geht denn jetzt besser, schwieg sie lange und sagte dann ganz nachdenklich: 
"Komisch, näher betrachtet hat er sein Verhalten gar nicht geändert, der macht immer 
noch so ein Heckmeck die ganze Zeit – aber alles hat sich geändert! 
Jetzt waren wir auf einer Ebene, um die es geht: was sich geändert hat, war die 
Beziehung zwischen den beiden! Und das hat dazu geführt, dass sie sich nicht mehr 
bedroht fühlte durch sein Verhalten, und sie eine Art Fingerspitzengefühl entwickelt hat, in 
bestimmten Momenten, wo etwas zu eskalieren drohte, das richtige Wort und den 
richtigen Tonfall zu finden, die richtige Berührung im richtigen Moment. – Also ganz subtile 
Dinge, wo es immer nur darum ging, eine Art Stille herzustellen für einen Moment statt 
sich aufzuregen. D.h. an einer ganz interessanten Nahtstelle etwas nur ein kleines 
bisschen anders zu machen als es sonst im Alltag immer geschieht. Und da spielt sich 
etwas ein, das zu tun hat mit Beziehungsheilung. Sie erzählte dann, dass sie sich 
manchmal Blicke zuwerfen, was früher nie der Fall war. Und es ist wie ein stummes 
Einverständnis, obwohl sich äusserlich kaum etwas geändert hat. 
Das sind ganz praktische Beispiele dafür, wie die Wahrnehmung der Würde eines Kindes, 
jetzt ganz konkret werdend, eine Beziehung heilen kann. Mitten im Getriebe des Alltags 
einen Moment der Stille und Andacht herstellen, wo wirkliche Beziehungsaufnahme 
geschieht – und das Kind in dem Strom warmer Aufmerksamkeit, der ihm entgegenkommt 
vom Erwachsenen, sich innerlich aufrichten kann. Das ist eigentlich das Geheimnis in der 
Pädagogik, der Dreh- und Angelpunkt! 
Soweit für heute. Danke für Ihre Aufmerksamkeit. 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



17 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



18 

 
 
 



19 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


