enning Ko hler'

Wiirdigung
des Kindseins 5

Vortrag:

Freitag, 21. November - 20 Uhr ©
Freie Waldorfschule Liibeck * Dieselstr. 18

Seminar:

»

&

. Samstag, 22. November - 10-13 Uhr
A’ Waldorfschule in Ostholstein
r

Rudolf-Steiner-Weg * Lensahn

Eintritt frei * Spenden erbeten

k ! \ '/

des N WOIdO schul .EREIE'WALDORFSCH
in Ostholstein LUBECK

STERNTALER

ziehungsbera



Henning Kdhler
Heilpddagoge, Autor, Dozent, Vortragender, Griinder und
Leiter des Janusz-Korczak-Institiuts bei Stuttgart mit
einer heilpddagogisch-therapeutischen Ambulanz

www.janusz-korczak-institut.de
Henning Kohler ist ‘Lin Anwalt der Wiirde c?es Kindes und

des Kindseins, der sich radikal gegen den heutigen Trend
stellt, jede Ungewchnlichkeit und Auffdlligkeit eines
Kindes sofort zum Defekt zu erkldren und mit allen
moglichen Therapien, Verhaltenstrainings oder
Medikamenten glatt zu biigeln.

Obwohl er an die groBen Reformpddagogen des 20.
Jahrhunderts ankniipft, ist sein erziehungs-kiinstlerischer
Ansatz keiner bestimmten Philosophie, sondern allein der
Individualitdt und Wirde des einzelnen Kindes
verpflichtet. Seine Vortrdge und Biicher sind kostbare
Beitrdge zu einem neuen Verstehen des Kindseins. Er
entwickelt eine Pddagogik, welche die Menschenrechte
konsequent fiir die Kindheit konkretisiert und in die Tat
bringt.

,.Durch eine Pddagogik der funktionalen Vorbereitung auf
die Zukunft wird das Kind geistig vergewaltigt. Wir miissen
vom interventionistischen, manipulativen Erziehungs- und
Therapiebegriff radikal Abschied nehmen. Wir fragen
dann nicht mehr: Wie ist das Kind jetzt... und was kdnnen
wir daraus machen? Wir fragen dannvielmehr: Was will das
Kind aus seiner Originalitdt heraus in diesem Leben
entwickeln?"



Wiirdigung des Kindseins

Vortrag von Henning Kohler in Lubeck
21.November 2008

Es ist in der Tat so, dass immer mehr Menschen und Menschenzusammenhange wieder
beginnen, Uber die Wirde des Kindes zu sprechen. Aber man muss vorsichtig sein, denn
oft zeigt sich bei genauerem Nachfragen, dass Begriffe wie Wiurde, Menschenwurde und
insbesondere Wurde des Kindes eigentlich leer sind und mehr einem unbestimmten
Gefuhl entstammen. Wir missen also erortern, was bedeutet dieser Begriff Wirde
eigentlich konkret? Auf welchen Erkenntnissen, denkerisch und bewusstseinmassig
nachvollziehbaren Phanomenen, Tatsachen und Gedankengangen beruht er? Was ist
Waurde, dass man sie auch schon einem Kinde, also auch einem neugeborenen Kinde
zugesteht? Haben wir uns in den letzten Jahrzehnten genugend damit beschaftigt, was
Wirde heisst, oder benutzen wir das Wort nur ohne uns dariber richtig klar zu sein? Und:
inwiefern kann man denn einem Kinde, insbesondere einem Neugeborenen eine Wirde
zugestehen?

Auch wenn ich dem zustimme, dass immer mehr Menschen sich wieder der Kinder
innerlich annehmen, ist es jedoch auch so, dass eine Stimmung gegen Kinder sich breit
macht und hier ein eigentumliches Gemisch in unserer Gesellschaft entsteht. Dass eine
Stimmung gegen Kinder sich breit macht, kann man fast jeden Tag feststellen, wenn man
einen Blick in die Zeitungen wirft. Das ganze Kindheitsthema wird auf eine Weise
problematisiert, die eigentlich immer darauf hinauslauft, dass man die Kinder als
unzulangliche Wesen beschreibt und wahmimmt. Es ist seit Jahren eine Debatte im
Gange, zusatzlich angeheizt durch den sogenannten Pisaschock, welche die Kinder
eigentlich als Mangelwesen betrachtet und sich daruber den Kopf zerbricht, wie man diese
Mangelwesen — die offensichtlich immer mangelhafter werden — so bearbeiten kann, dass
sie wieder unseren Ansprichen genugen. Genauer gesagt: dass sie den Anspruchen der
Gesellschaft und der Wirtschaft genligen. Dieses Motiv hat sich immer mehr in den
Vordergrund geschoben. Die Kinder lernen nicht richtig, die Kinder gentugen unseren
Ansprichen nicht, sie sind verhaltensauffallig, verhaltensgestort, sie sind nicht mehr
fuhrbar, nicht mehr tragbar. Wie oft hore ich das! Das ist schon fast ein gefligeltes Wort:
dieses oder jenes Kind ist in diesem oder jenem Zusammenhang nicht mehr tragbar.
Unbeschonigt ins Auge gefasst, muss man sagen: Neben der Tatsache, dass man sich
wieder mehr dem Kindheitsthema zuwendet und sicher auch im Herzen nur das Beste fur
die Kinder will , zeigt sich etwas, das dies auch immer wieder zunichte macht: Es ist so
etwas wie ein ewiges Lamento Uber das Ungenugen der Kinder. Ich sage das bewusst so.
Man konnte jetzt einwenden, es sei doch ein Lamento Uber das Leiden der Kinder. Da
aber bitte ich mal die Untertone, die Art und Weise, wie die Dinge dargestellt werden,
genau daraufhin zu prufen. Dann wird man feststellen, dass eben nicht so sehr das
Leiden der Kinder im Vordergrund des Lamentos steht, sondern das Leiden der
Erwachsenen an den Kindern! Das muss man auch ernst nehmen. Dass wir uns hier nicht
missverstehen: wir mussen das Leiden der Lehrer an den Kindern, das Leiden der Eltern
an den Kindern, das Leiden der Erwachsenen allgemein gesprochen an der
nachwachsenden Generation ernst nehmen. Was wir aber auf keinen Fall durfen: dieses
Phanomen - "die Generationen Kinder und Erwachsene kommen nicht mehr miteinander
zurecht" — so zu betrachten als sei der Grund dafiir in einer Unzulanglichkeit der Kinder zu
suchen. Das ist eine Falle! In Manchem von lhnen wird sich innerlich etwas wehren, das

3



sagt: was will er denn, sie sind doch unzulénglich, sie machen uns doch das Leben
schwer. Lassen wir das mal offen, wenigstens heute Abend. Und stellen wir lediglich fest,
was jeder sehen kann: Die Beziehungen zwischen Kindern und Erwachsenen gestalten
sich immer schwieriger.

Der Frage, wer daran schuld ist, muss man mit Redlichkeit nachgehen und genau
hinschauen. Dann werden viele Erklarungen, die heute so herumgereicht werden, ganz
schnell sich als fadenscheinig erweisen.

Die gangigste Erklarung: Die Kinder sind heute so schwierig und werden immer
schwieriger, weil die Eltern versagen! Wenn man die Kinderratgeberliteratur liest und was
da in Zeitungen und Buchern zu dem Thema in den letzten Jahren erschienen ist, erkennt
man ein Grundmuster: die Kinder werden immer schwieriger, infolgedessen auch die
Beziehungen, aber schuld daran sind neben manchem anderen die versagenden Eltern.
Ich hore als Therapeut oft: "Nicht wahr, Herr Kohler, im Grunde genommen muss man
doch gar nicht die Kinder therapieren, sondern die Eltern!" Das wird dann in einem
Verschworerton unter Kollegen immer gesagt. Und wenn ich dann sage: konnen Sie mir
das bitte naher erklaren, dann ist erst einmal erschrockenes Schweigen, weil man das gar
nicht so ohne weiteres beantworten kann - und dann kommen Plattitiden. Z.B. Die Eltern
haben heute keine Instinkte mehr. Fruher haben die Eltern noch richtige Instinkte gehabt.
Da waren die Mutter noch richtige Mutter und die Manner noch richtige Manner resp.
Vater. Da haben die alten Rollen noch so richtig gestimmt und gegriffen, und demzufolge
hatten also z.B. zur Zeit unserer Grol3eltern, die Menschen noch die richtigen Instinkte fur
die Erziehug gehabt. Und das sei eine idyllische Zeit vergleichsweise zu heute fir die
Kinder gewesen. Da hatten die Kinder noch sichere Bindungen gehabt. Aber heute sei
eine Zeit, wo sie uUberhaupt keine sichere Bindung mehr hatten, insbesondere in der
Kleinkindzeit. - Sie alle kennen diesen Gedanken. Es werden ganze Bucher daruber
geschrieben. Und er wird nachgebetet und nachgebetet und nachgebetet!

Aber sobald man ein bisschen naher daruber nachdenkt und hinschaut, fragt man sich:
Moment mal! Eine ganze Reihe Fragen ergeben sich doch hier: Wie war das denn zur Zeit
meiner GrolReltern mit den Kindern? Ich habe meine Eltern interviewt, meinen Vater, meine
Mutter, andere Menschen diesen Alters: Wie seid Ihr aufgewachsen? Was wirdet lhr im
Ruckblick sagen? Ich habe Menschen gefragt, von denen ich annahm, dass sie ein
kritisches Bewusstsein haben, diese Dinge mit einer gewissen Distanz zu betrachten. Nun:
wenn man Berichte Uber das Kindseins in jener angeblich so guten Zeit hort, denkt man
eigentlich: ein Glick, dass das vorbei istt Das muss man eigentlich als gesund
empfindender Mensch dazu sagen.

Die Kinder wurden mit einer solchen Selbstverstandlichkeit gezlchtigt — wir sind ja hier bei
dem Begriff der Wirde des Kindes! Das einzelne Kind hat im Vergleich zu heute so
dramatisch viel weniger Aufmerksamkeit erfahren — nicht weil das bdse Eltern waren,
sondern weil die Umstande so waren. Wenn mein Vater erzahlt: sein Vater ging morgens
um 6 Uhr aus dem Haus, kam abends um 7 oder 8 aus der Fabrik, fix und fertig, nicht
mehr ansprechbar. Er war eigentlich nur der strafende Vater, der die ganze Kindheit Gber
mehr oder weniger diesen Part gespielt hat. Die Mutter hatte zu tun, abgeharmt, hat auch
Tag und Nacht geschuftet, sie hatten Existenzsorgen — das waren nicht so die reicheren
Schichten. Und wenn die Kinder nicht gespurt haben, dann wurde einfach so kategorisch
reagiert, dass die Kinder eben spurten. Deshalb gab es damals nicht soviele
verhaltensauffallige Kinder, vielleicht. Wenn die frech wurden, gab es eins aufs Maul. Das
war die Situation damals.

Frihe Bindung? - sehr mit Vorsicht zu geniessen, dass die damals soviel besser gewesen
sei. In den meisten Familien gab es verhaltnismassig sehr viel mehr Kinder. Daraus ist
einfach zu folgern, dass dem einzelnen Kind bei weitem nicht soviel Aufmerksamkeit



zukommen konnte. - Nebenbei bemerkt: das muss ja gar nicht schlecht sein. Heute habe
ich manchmal das Geflhl, ein Teil unserer Probleme liegt auch darin, dass die Eltern
sozusagen zuviel des Guten tun. Dass also die Einzelkinder oder Familien mit ein oder
zwei Kindern (heute der Normalfall) manchmal daran kranken, dass die einzelnen Kinder
zu sehr mit einem angstvoll Uberwachenden Blick die ganze Kindheit durch betrachtet
werden, kontrolliert werden.

Ich betone hier das Wort Angst, das ist wirklich ein Thema in der heutigen Zeit im
Unterschied zu friher. Da ware jetzt eine berechtigte Frage: Was kdnnen wir denn tun und
woher kommt es denn, dass die Eltern heute so eine Angst alle haben?... Ich will das nur
andeuten. Man kénnte Stunden dariber sprechen: friher hatten es die Kinder besser,
friher waren die Eltern besser und heute kdnnen sie das alles nicht mehr und brauchten
einen ElternfUhrerschein. Mit Verlaub: das stimmt in manchen Fallen schon, aber als
pauschale Zeitdiagnose fuhrt das nur in die Irre.

Es ist namlich seltsam: wir haben in der Tat in einem grossen Umfang
Beziehungsstorungen zwischen den Generationen zu konstatieren, dass die
Erwachsenenwelt einfach nicht mehr mit den Kindern zurecht kommt in vielfaltiger Weise.

Aber die andere Seite ist eben die: noch nie in der Geschichte unseres Kulturkreises, gab
es sowenig Gewalt im Raum der Kindheit, wurden sowenig Kinder geschlagen, gezuchtigt,
grausam behandelt. Ich wiederhole das: noch nie in unserer Geschichte ging es den
Kindern diesbezlglich so gut! Das sind soziologische Daten. Wir schauen auf das Ganze
und sehen jetzt von tragischen Einzelfallen ab, die immer in der Zeitung stehen. Noch nie
war die Gewalt gegen Kinder so tabuisiert und haben sich soviele Menschen daran
gehalten wie heute. Noch nie haben die einzelnen Kinder soviel Aufmerksamkeit erfahren
wie heute. - Wobei ich wiederhole: das ist eine Sache mit zwei Seiten, mit einer guten und
einer schlechten. Es gibt eine Art der Aufmerksamkeit, die heilt, und es gibt eine Art der
Aufmerksamekeit, ich nenne sie mal pervertierte Aufmerksamkeit, die angstigt. Das lassen
wir im Moment mal beiseite.

Aber noch nie haben die einzelnen Kinder in solchem Male erlebt, dass sich die
Erwachsenen um sie sorgen auf eine sinnvolle oder weniger sinnvolle Art. Noch nie,
haben soviele Vater sich an der Erziehung beteiligt. Es sind immer noch viel zuwenige,
aber kultursoziologisch gesehen waren es noch nie soviele, auch nicht in den 60er und
70er Jahren. Das betrifft natlrlich Uberwiegend die grosse, breite Mittelschicht in
Deutschland und anderen westeuropaischen Landern. Wir haben im sogenannten
Prekariat und auch bei den Menschen mit Migrationshintergrung hier teilweise eine andere
Situation. Ich sage immer wieder, damit wir uns recht verstehen: flachendeckend das
Ganze angeschaut.

Man kann natlrlich auch sagen: Das Bildungswesen, das Bildungsangebot fir die Kinder
war noch nie so gro3. Was immer man von der Qualitat der Bildung auch halten mag. Im
Vergleich zu friher gibt es eine unglaubliche Menge an Fdérdermdoglichkeiten fir Kinder,
die eher schwach oder stark, eher naturwissenschaftlich oder musisch begabt sind usw.
Hier hat man schon im Vergleich zu friher Fortschritte gemacht. Das muss man in
Betracht ziehen, damit man nicht bei der verzweifelten Suche nach Erklarungen fur die
padagogische Misere, die Misere der Kindheit, standig in irgendwelche Fallen lauft.

Das Thema "frlhe Bindung" ist ja ein sehr magisches Thema geworden im
20.Jahrhundert. Es hat vorallem ab den 60er Jahren eine ungeheure Dominanz
gewonnen. Ja man hat irgendwann einen Kindheitsdeterminismus daran geknulpft, eine
deterministische Theorie, die besagt: Das spatere Leben wird gut oder schlecht verlaufen,
je nach dem, ob ein Kind in seiner frihen Kindheit verlassliche Bezugspersonen hat,



wirkliche Bindungserfahrungen macht oder nicht. Diese deterministsiche Anschauung war
sehr verbreitet. Das ist mittlerweile anders geworden: an der Spitze der Wissenschaft wird
schon ganz anders gedacht. Man weiss inzwischen, dass dieser Zusammenhang so
deutlich nicht ist. Man ist inzwischen heilsam verwirrt in dieser Frage. Vielleicht haben
Manche schon von der Resilienzforschung gehort? Wir haben bei ndherem Hinsehen
gefunden, dass ein Uberraschend hoher Anteil von Kindern, die keine verlasslichen
Bindungserfahrungen hatten, sich sehr gut im Leben durchsetzen. Ein ebenso
uberraschender Anteil von Kindern, die eine sehr verlassliche Bindung an ihre Eltern
hatten, vielleicht sogar eine 'goldene Kindheit', fahrt im spateren Leben wirklich einen
Schleuderkurs, bekommt Depressionen oder macht Bekanntschaft mit Drogen oder sucht
gefahrliche Grenzerlebnisse — die also alles andere als ein harmonisches, ausgeglichenes
Leben flhren. Die Zweifel gehen inzwischen soweit, dass es Blicher gibt wie "Der Mythos
der fruihen Bindung". Die Resilienzforschung wirft die Frage auf: Was sind eigentlich die
Ressourcen, die Krafte im Menschen, die ihm helfen, mit Schwierigkeiten fertig zu
werden? Man sagt inzwischen, das menschliche Leben und sein Verlauf ist von sehr
vielen Faktoren abhangig. So vieles erzieht ausser den Eltern mit: viel spater erst dem
Menschen begegnende Erfahrungen, Erlebnisse und Beziehungen. Menschen, die man
findet, kbnnen dem Leben eine entscheidende Wendung geben. Der Gedanke, dass
Entwicklung nie aufhort, immer weiter geht, immer neue Wendungen mdglich sind, auch
immer Heilung maoglich ist, Wunden von vergangenen Zeiten immer wieder heilen konnen
— das ist etwas Neues. Eine Aufbruchstimmung merkt man hier.

Ich habe gerade zu diesem Thema 'friihe Bindung' mal ein interessantes Erlebnis gehabt
mit einer Schilerin der von mir sehr geschatzten Irina Prekop, die ja ganz stark auf dieses
Thema abhebt. Irina Prekop ist eine Kindheitsforscherin von hohem Rang und auch eine
Bindungsforscherin, die sich ganz diesem Thema 'frihe Bindung' gewidmet hat. Wie das
oft so ist, wenn man sich so auf eine Sache sturzt, wahlt man sie zum universalen
SchlUssel fur alles aus. Man darf ihr da nicht bose sein, solche Sachen mache ich sicher
auch mal. Da frihe Bindung 'ihr' Thema war, hing alles davon ab, und sie hat dann diese
'Festhaltetherapie' entwickelt, die sehr umstritten ist, vorallem fur autistische Kinder. Damit
ist sie beruhmt geworden. Es ist aber ein bisschen ungerecht, dass man immer nur
stohnend sagt: Prekop = Festhaltetherapie. Man musste mehr Uber sie wissen, um ihr
gerecht zu werden, das ist schon eine tolle Frau. Eine Mitarbeiterin von Frau Prekop kam
nach einem meiner Vortrage zu mir und sagte: "Es ist alles wunderbar, was Sie erzahlen,
Herr Kohler. Aber wissen Sie, das Kernproblem, das haben sie flir mich zuwenig
abgehandelt: die Tatsache, dass die Kinder heute keine verlasslichen Bindungen mehr
haben." Dies sei friher besser gewesen. Ich schlug ihr vor, zusammen essen zu gehen
und dabei die letzten 200 Jahre miteinander durchzugehen auf der Suche nach einer Zeit,
wo die Kinder das hatten, was sie — ihrer Meinung nach — idealerweise haben sollten. Ich
kenne mich in der Geschichte der Kindheit gut aus. Wir haben uns die ganzen Zeiten
zurtick bis zu Goethe und Schiller angeschaut, und sie musste am Ende einrdumen, dass
es den Kindern eigentlich die ganze Zeit auf die eine oder andere Art immer schlecht ging.
Und sie eines gewiss nicht hatten: verlassliche Bindungen. Selbst die vielgepriesene
GrofRfamilie, die man im Nachhinein immer als Idyll darstellt, ist mehr ein Mythos als eine
Realitat. Die gibt es mehr in Kinderbichern und Marchen in dieser idyllischen Form als es
sie in Realitat gab. - Und so sassen wir da und haben uns gefragt: miussen wir nicht
tatsachlich umdenken, diese Dinge alle mal beiseite schieben und uns fragen: Was liegt
eigentlich bewusstseinsgeschichtlich betrachtet wirklich vor? Die Spur stimmt so nicht.

Nun denkt nicht, ich wusste jetzt, was vorliegt. Das ist ein Forschungsthema, das mich
mein Leben lang begleitet, jetzt schon seit 30 Jahren! Mit solchen einfachen Erklarungen



habe ich mich nie zufrieden gegeben, und dieses Leben wird nicht reichen, um der Sache
ganz auf die Spur zu kommen.

Aber: es gibt so ein paar Dinge, da wachst bei mir eine innere Sicherheit. Ich glaube, wir
liegen immer dann falsch, wenn wir nur die Ereignisse in diesem Leben zwischen Geburt
und Tod in Betracht ziehen. Ich wiederhole das: ich bin mehr und mehr davon Uberzeugt,
dass wir die Dinge nicht durchschauen, wenn wir immer nur in Betracht ziehen die
Ereignisse, die im Leben eines Kindes sich abspielen in diesem aktuellen Leben zwischen
Geburt und Tod. Oder einfacher gesagt: wenn wir nur in Betracht ziehen, was das Kind an
Erziehung genossen hat, was die Umwelt gepragt hat, was es in der Schule gelernt hat,
was also von aussen auf das Kind eingewirkt hat und was es vielleicht als biologisch-
genetische Grunddisposition mitbringt — wenn wir uns auf diese Dinge beschranken,
werden wir nie verstehen, was mit dem einzelnen Kind ist und was fur eine Dynamik
zwischen Generationen sich abspielt.

Jetzt will ich von diesen soziologischen Uberblicken wegkommen und mich ganz auf den
einzelnen Menschen zubewegen:

Wenn wir nur in Betracht ziehen, was sich in diesem Leben zwischen Geburt und Tod
abspielt, werden wir nie verstehen, was sich abspielt, wenn eine Mutter und ein
Neugeborenes die ersten Blicke wechseln. Hier stossen wir am Beginn der Geschichte
sofort auf das Geheimnis, und dem kann niemand ausweichen. Der Augenblick, wo ein
Neugeborenes und die Mutter — oder eine andere nahe Bezugsperson — einen innigen
Blickwechsel haben, ist ein Geheimnisbereich, in dem sich die beiden bewegen. Hier
geschieht etwas, das lasst sich mit dem gewohnlichen Denken nicht umspannen. Daflr
haben wir noch keine Worte und Begriffe. Hier geschieht etwas, das liegt jenseits von
alledem, was die Soziologie, die Verhaltensforschung und die Entwicklungspsychologie
heute wissen Uber den Menschen. Versuchen Sie sich einen Moment zu erinnern, wie es
war, als sie einem kleinen Wesen, das gerade erst angekommen ist, in die Augen
schauen: was erlebten Sie? Es kann auch ein Kind sein, das schon 1 Jahr alt ist, doch am
frappierendsten ist es bei den ganz Kleinen. Mit wem oder was kommuniziert die Mutter,
wenn das eben est entbundene Kind sie anschaut und die beiden flr diese zauberischen
Sekunden in einem stummen Dialog sind? Besonders intensiv sind diese Momente bei
kleinen Kindern, wenn das Kind im nachsten Moment einschlaft. Erinnert Euch vorallem
an diese Blickwechsel, wenn man das Kind im Arm hatte und hat es gewiegt: der Blick
verandert sich auf eine ganz eigentimliche Weise, wird ganz intensiv, ganz tief, man hat
das Gefuhl, man sturzt in einen tiefen, tiefen Brunnen — das ist der Ausdruck der Kinder
kurz bevor sie einschlafen. Es ist etwas, das man nie wieder antrifft im spateren Leben bei
einem erwachsenen Menschen oder nur ganz, ganz selten. Denn vor dieses, was wir da
wahrnehmen, schieben sich im spateren Leben alle mdglichen Schichten. Das sind
Erfahrungsschichten. Ein so kleines Kind ist ein fundamental unerfahrenes Wesen! Alles,
was im Laufe des Lebens an Erfahrungen wie Schichten sich bildet — Erfahrungen sind
Hullen, die wir um uns bilden - das alles ist bei Kleinen noch nicht da. Was Sie da erleben
bei diesen ersten Blickwechseln, das ist der Inhalt des Begriffes Wirde! Da kommen wir
dem Begriff Wirde naher, als wenn wir hunderte Seiten Kant lesen, der uber den Begriff
Wirde vorallem philosophisch gearbeitet hat.

Ich mochte an dieser Stelle Rudolf Steiner zitieren, der in einem seiner
bemerkenswertesten Vortrage zur Sozialen Frage einmal gesagt hat: es gibt eine Art des
Interesses zwischen den Menschen, die in der bisherigen Geistesgeschichte noch gar
nicht ausgebildet wurde. Es gibt eine Art des Sich-gegenseitig-Wahrnehmens, die wir
gerade erst anfangen auszubilden. Er versucht dann dieses "neue Interesse zwischen



Mensch und Mensch" zu umschreiben, und man merkt, dass auch dieser Geistesforscher
von hohem Rang die Worte nicht fand. An einer bestimmten Stelle nimmt er Zuflucht zu
Dostojewskij — jedenfalls habe ich den Verdacht. Dostojewskij hat einmal gesagt: "Lieben
heisst, einen Menschen so zu sehen, wie Gott ihn gemeint hat." Und fast wortlich sagt
Rudolf  Steiner an dieser Stelle: dieses neue Interesse, diese neue
Wahrnehmungsfahigkeit, die uns zuteil wird, wird uns ermdglichen, das Goéttliche im
anderen Menschen wahrzunehmen. Was meint er damit, wenn er sagt: "das Gattliche im
Anderen unmittelbar wahrnehmen"? Diese Fahigkeit gilt es zu erringen. Das ist ein
anderes Wort fur 'die Wirde des Anderen wirklich wahrnehmen'. Hier wird also die Sache
mit der Wiirde eine Wahrnehmungsqualitat. Es ist an diesem Punkt ein Ubertritt: etwas,
was wir bisher nur intellektuell erfassen, rutscht eine Stufe tiefer und wird eine
unmittelbare Wahrnehmungsfahigkeit fur das Geistige im Anderen, flr die unverletztliche
Individualitat oder was wir eben seit den Zeiten der franzdsichen Revolution "Wurde"
nennen ohne so recht zu wissen, was das eigentlich bedeutet.

(Sicher nicht nur) meine Entdeckung ist, dass diese Wahrnehmung, von der Rudolf Steiner
spricht, eben doch schon moglich ist und dass solche Augenblicke sich immer wieder
ereignen - vorallem beim Blickwechsel mit kleinen Kindern. Hier kdnnen wir dies erleben.
Die Tragik ist, wenn man so etwas erlebt, fir einen Moment wirklich bis ins Innerste
erschuttert ist — dass man dann wieder zur Tagesordnung ubergeht.

Nun kann man sich an dieser Stelle fragen: Was hat das denn fir praktischen Wert? In
meinem Beruf wird so etwas sehr praktisch: Ich habe immer wieder mit Eltern zu tun, die
in einem Zustand der Verzweiflung zu mir kommen und sagen: 'wir waren jetzt schon da
und dort, haben uns hier und dort beraten lassen. Jeder sagt etwas anderes. Bei uns
zuhause ist die Holle los. Die Schule drangt, es muss was geschehen: Tun Sie was, helfen
Sie uns! Es geht so nicht weiter!" Sie kommen also und bringen mir ihr schwieriges Kind.
Und ich sage: 'lch muss viel, viel, viel wissen von euerm bisherigen Leben. Ich muss viel
fragen, bevor ich auch nur einen allerkleinsten Hinweis geben kann, was Ihr jetzt vielleicht
tun solltet." Ich erklare das den Eltern: fir mich bedeutet Diagnostik nicht, dass ich ein paar
Symptome abfrage und dann im Katalog nachschlage und sage, das ist die und die Ziffer
in dem Katalog der Diagnostik der psychischen Stérungen. Das ist fir mich keine
Diagnostik, das ist die Perversion von Diagnostik in unserer Zeit. Diagnostik vom Wort her,
das wirklich Hindurchsehen, braucht Zeit, Geduld und Andacht zum Kleinen! Wenn es mir
gelingt, die Eltern darauf einzustimmen, dann kommen wir in ganz andere Gesprache, die
den ganzen Prozess einleiten. Dazu gehort, dass ich den Eltern sage: nicht das WAS
interessiert mich, sondern das WIE. Das WAS interessiert mich nur am Rande. Ich will
nicht in erster Linie wissen, was das Kind fir Krankheiten hatte und was es alles an
Schrecklichem erlebt hat, was in der Familie Schreckliches passiert ist... Man ist fixiert auf
die grellen Dinge. Und ich frage dann immer nach dem WIE z.B. Das Spielverhalten des
Kindes. "Ja meistens war er draussen und hat im Sand gespielt." Das sagt mir aber nicht,
WIE er im Sand gespielt hat. Ich frage dann nach: "Koénnt |hr mir kleine Begebenheiten
schildern? Habt Ihr irgendwo noch kleine Erinnerungsinseln? WIE hat Euer ganz kleines
Kind gespielt? Wie hat er als 2-, 3-Jahriger gespielt? Kann man das an Bildern
festmachen? Ich brauche ein Gefuhl fur das WIE. Das WAS ist doch immer nur die Hulse.
Nicht wann hat er sprechen gelernt, was war sein erstes Wort — WIE hat er gesprochen?
Mehr singend? Versuchen Sie es nachzumachen. - Ich ziehe daraus keine
SchlulRfolgerungen, aber es interessiert mich brennend. Wenn dann die Mutter sagt, NEIN
war sein erstes Wort, dann sage ich immer: das stimmt nicht! Es war oft Mama und oft
auch ganz andere Sachen. Es zu wissen vervollstandigt das Bild Gber ein Kind.

So wandern wir zurlck. Ich wollte nur ungefahr zeigen, wie das geht — dass man
Qualitaten erspurt und nicht so sehr diese ausseren Informationen und Fakten aneinander



reiht und meint, jetzt wisste man etwas uber das Kind. Und dann gehen wir immer weiter
zurtick bis ganz zum Anfang. Und da lasse ich nicht locker, auch wenn zuerst die
Erinnerung wie verschuttet ist. Und dann kommen wir immer wieder auf diese ersten
Blickwechsel. Und ich kann sagen, das sind ganz besondere Momente. Es sind heilige
Momente, wenn Mdutter — meistens sind es die Mutter — sich erinnern: Es ist dann
manchmal so, als wirde ein Vorhang reissen und diese ersten Momente mit dem ganz
kleinen Neugeborenen, gerade die ersten Blickwechsel, kommen als Bild wieder herauf.
Und in diesem Moment muss man unheimlich prasent sein als Berater. Man muss die
Menschen halten, weil es eine ungeheure Erschutterung ist. Warum? Es wird in diesem
Moment klar: da war am Anfang eine Qualitat, es war etwas DA zwischen uns, und das ist
so grundlich und so total verloren gegangen. Hier liegt wirklich eine tiefe Tragik. Die
Wahrnehmung dieser Qualitat in der Erinnerung, sie 16st sofort diesen Schmerz aus: wir
haben das ja vollstandig verloren. - Und jetzt konnen wir dariber sprechen, wie wir das
wiederfinden kénnen. Vielleicht bestehen Moéglichkeiten, auch wenn der Kerl jetzt 11 oder
12 ist und nichts als Unsinn im Sinn hat wie Michel aus Lonneberga und Euch nur Sorgen
macht, und Euch die ganze Zeit auf dem Kopf herum tanzt und Eure Ehe schier sprengt —
lasst uns trotzdem fragen: wie kdonnen wir diese Qualitat des Anfangs wiederbeleben,
sodass solche Begegnungsmomente zwischen Euch wieder moglich sind! Und hier kann
ich aus 30-jahriger Erfahrung dann ein Versprechen machen: wenn es gelingt, wird die
Beziehung zu Eurem Kind deutlich besser werden, denn das sind heilende,
beziehungsheilende Bemihungen durch die Wahrnehmung. Das, was wir immer so
nebuldos Wurde nennen ist nichts Theoretisches, das ist ein Wahrnehmungsinhalt. Es hat
Uberhaupt keinen Zweck, dartber zu philosophieren. Ich muss Wirde wahrnehmen
lernen. Wenn das gelingt, erwachst mir daraus eine innere Kraft und Fahigkeit zum
richtigen Umgang mit dem Kind.

In Rudolf Steiners Vortrag "Was tut der Engel im Astralleib..." ist von dieser neuen
Wahrnehmungsqualitat die Rede. Wir kdnnen sie eigentlich im Umgang mit den Kindern
lernen. Fast jeder kennt sie, der viel mit Kindern zusammen war, vor allem mit ganz
kleinen. Das ist eine Kraft, wenn wir das Gben, wenn wir das lernen. Rudolf Steiner sagt in
jenem Vortrag, es wird im sozialen Leben alles in die Briche gehen in der Zukunft, wenn
wir uns nicht aufmachen, jetzt diese Wahrnehmungsqualitat zu eriiben. Das ist sozusagen
das Einzige, was helfen kann, dass in Zukunft das soziale Leben in eine heilsame
Richtung sich entwickelt. Da helfen keine politischen Theorien, da hilft letztlich nur die
Entwicklung der Wahrnehmungsfahigkeit fur die Wiurde des Anderen. Geredet haben wir
daruber jetzt genug. Die Kinder sind unsere grossen Lehrmeister in dieser Sache. Wir
mussen uns aber darauf einlassen.

Das ist mein Thema schlechthin. Denn mir geht es darum, in meiner Arbeit an mir selbst,
mit Eltern, mit Kindern, Ubungswege zu entwickeln und zu zeigen, die dazu fiihren, dass
es immer besser und o6fter gelingt, diese besondere Art von Beziehung zu einem Kind
erleben zu diurfen. Und damit erleben zu durfen, was dies fur eine innere Sicherheit im
Umgang mit den Kindern — wie ein Geschenk — einem geben kann.

Es ist ein Ubungsweg zu lernen, die Wirde des Kindes, die Wirde des kleinen
Menschen, der die Welt betritt, das Geistige in ihm, seine unverwechselbare Individualitat
wirklich wahrnehmen zu kénnen. Die ersten Schritte dorthin, sind eigentlich recht profan —
zumindest beim ersten Hinsehen. In der Praxis zeigt sich allerdings: es ist doch schwer.
Eine Vorlbung zum Beispiel ist: wir mussen uns abgewodhnen — sonst ist der Blick fur
diesen Zauber versperrt — die Wesensausserungen des Kindes zu beurteilen. Unser
Bewusstsein ist heute so, dass wir ‘habituelle Psychoanalytiker' geworden sind, je
gebildeter, desto mehr. Habituell heisst: es ist uns in 'Fleisch und Blut' Gbergegangen (und



dadurch nicht mehr voll bewusst), den anderen Menschen immer mit einem
psychoanalytischen Blick zu betrachten.

Damit meine ich auch mich selber. Kiurzlich war ein Bekannter bei uns, ein etwas
sonderbarer Mensch, den ich sehr in mein Herz geschlossen habe. Als er gegangen war,
fingen meine Frau und ich an zu reden. Nach 10 Minuten habe ich gefragt: "Was machen
wir denn da?" Und wir bemerkten, dass wir mitten in einem Diagnosegesprach waren!
Unsere ganze angelernte Bucherweisheit haben wir so ohne Nachdenken ausgepackt —
durchaus gerecht und mit anerkennendem Blick — aber schon sassen da zwei
Psychoanalytiker und haben diesen Kerl analysiert! Und wir haben uns geschworen, wir
wollen uns da Einhalt gebieten, andere Menschen mit diesem vermessenen Analytikerblick
anzuschauen, denn das ist eigentlich eine Frechheit! Man muss das nur mal auf sich
beziehen: wo lhr auch seid — sobald Ihr den Raum verlasst, fangen die an tber Euch zu
reden, was Ihr vielleicht fur Neurosen habt etc. Das ist ein furchtbar unangenehmer
Gedanke. Trotzdem macht man es bei Andern wie selbstverstandlich.

Aber bei Kindern macht man es mit der allergrossten Selbstverstandlichkeit! Es stimmt,
dass immer mehr Menschen Uber die Wirde des Kindes reden. Aber auf der anderen
Seite spricht man Uber Kinder — sobald sie ein bisschen aus dem Rahmen fallen - auf
eine Art und Weise, die beleidigend ist! Hier fangt das Uben an. Sobald wir die Kinder als
einen "Fall" betrachten, legen wir sie als ein Objekt unserer analytischen Klugheit
sozusagen auf den Seziertisch. Wenn ich schon das Wort "Fallbesprechung" hoére, geht
mir die Hutschnur hoch! "Wir machen eine Fallbesprechung" heisst es bei Lehrern und
Therapeuten. Das sind ja nicht nur Worte, es geht dann auch wirklich um einen "Fall". Es
ist also nicht ein Gesprach mit dem Ziel, ein Kind tiefinnerlich zu verstehen. Das Kind wird
zum Fall. "Kinderverstehkonferenz" wirde ja auch etwas seltsam klingen.

Das ist beispielhaft dafir, wie wir heute alle miteinander umgehen, ganz besonders mit
den Kindern. Jetzt kommen wir langsam den eigentlichen Problemen naher, die heute sich
zwischen den Generationen auftun:

Was ich hier etwas Uberspitzt beschriecben habe, deutet auf eine bestimmte
Bewusstseinshaltung. Und diese hat etwas zu tun mit unserer heutigen Kulturepoche, der
"Postmoderne", wie man das heute nennt. Das ist eine zeitsymptomatische, zeittypische
Grundhaltung, an der wir alle partizipieren, wenn wir uns nicht ganz bewusst darum
bemuhen, da auszusteigen. Es ist eine bestimmte Art von Intellektualismus — den ich hier
brandmarke, obwohl ich selber mittendrin auch stehe -, die uns veranlasst, die uns zwingt,
so Uber andere Menschen zu denken, dass diese neue Wahrnehmungsfahigkeit, dieses
erkennende Fuhlen fur die Wuirde des Anderen standig versperrt wird. Dieser
"intellektuelle" Blick hat verschiedene Qualitaten, die durchaus in der
Bewusstseinsentwicklung der Menscheit wichtig waren. Es ist ein distanzierter Blick, ein
leidenschaftsloser Blick. Manchmal allerdings verbirgt sich hinter dieser kalten Objektivitat
schon eine Leidenschaft, die dadurch niedergedruckt wird. Ich will jetzt nicht
psychologisch werden. Ich will nur sagen: wir sind immer zunachst geneigt, den anderen
Menschen distanziert, moglichst gefuhllos sozusagen in einen Objektstatus zu bannen und
ihn in einer Verdinglichung zu betrachten. Das ist in Fleisch und Blut Ubergegangen. Es ist
etwas, das man als heutiger Mensch in die Wiege gelegt bekommt. In unseren
Bildungsgangen, in der Schule, in den Universititen wird uns das fortwahrend
eingetrichtert. Mit ein bisschen Gluck hat man irgendwann eine kleine Erleuchtung und
merkt: Diese Denkkultur macht mich in héchstem Malie beziehungsunfahig - und somit
auch erziehungsunfahig! Ilch muss mein Denken umschmelzen, denn ein Kind ist von
dieser Art des Denkens Lichtjahre weit entfernt! Es ist die unkindliche Art par excellence.
Es ist eine Geisteshaltung, die einer Kultur entspricht, welche das Ereignis Kindheit und
das Ereignis Kind nicht mehr integriert.

10



Ich denke gerade an den lieben Eckhart Schiffer, der u.a. das Buch geschrieben hat
"Warum Huckelberry Finn nicht siuchtig wurde". Allein der Titel macht ja schon neugierig.
Schiffer zeigt auf, was dieser Kultur verloren gegangen ist und in hohem Malde zu tun hat
mit Unmittelbarkeit, Verspieltheit, Direktheit und Arglosigkeit. Das ist eine innere
Moglichkeit, welche die Menschen friher wohl noch mehr hatten: eine innere Haltung frei
von allem Misstrauen und frei von diesem Wahn, alles einordnen, beurteilen,
katalogisieren und dadurch auch beherrschen zu mussen. Diese Grundhaltung ist den
Kindern vollstandig fremd! Deshalb missen die Kinder — um erwachsen zu werden, um
tauglich zu werden - heute einen in gewisser Weise viel langeren und viel
beschwerlicheren Weg zurlcklegen als jemals. Auf eine Kurzformel gebracht: Unsere
hochintellektualisierte Kultur, dieses Denken hat viele Vorteile und ungeheure Leistungen
gebracht, die ich niemals infrage stellen wirde: in der Medizin, der
Entwicklungspsychologie usw. Aber wir haben hier einen Scheitelpunkt uberschritten, denn
es ist eine in hdchstem Malde unkindgemasse, kindheitsfremde Kultur!

Sie ist fur mich auch ein Bild daftr, dass man heute keine Kinder mehr in die Welt setzt.
Es werden fadenscheinige Grinde vorgeschoben. Es ist eine gefahrliche Tendenz: Kinder
sind unerwunscht, Kinder passen nicht in diese Zeit. Viele spuren das auch. Ich kenne
viele junge Leute, die sagen: NE! Sie sagen das nicht aus wirtschaftlichen Grinden,
sondern aus dem Gefuhl: "lch mochte eigentlich in diese Welt lieber keine Kinder setzen.
Ich weiss nicht, ob ich das so begleiten konnte, wie ich es will." Also hier ist doch bei velen
jungen Menschen unterschwellig das Gefuhl: es ist eine Kultur, eine Zivilisation hier
entstanden, in der man Kinder vielleicht gar nicht mehr beschitzen kann in dem Male,
wie man es mochte. Vor was? Nicht vor den Autos, nicht vor den Umweltgiften — obwohl
das auch Realitaten sind. Es geht im Kern um etwas Anderes bei einem solchen Geflhl.
All diese ausseren Realitaten sind ja nur sozusagen Auswulchse dieses Bewusstseins, das
ich eben beschrieben habe. Das ist eine Bewusstseinshaltung, die eigentlich Kindern
einen Schrecken einjagt. Der normal gebildete Mensch unserer heutigen Zeit — alles
Uberspitzt bei so einem Vortrag — ist per se flr Kinder eine erschreckende Gestalt. Es geht
etwas aus von uns, was einem Kind — einfach deswegen, weil es Kind ist — zunachst
einmal einen Schauer Uber den Ricken jagt — ein Gefluihl zwischen Melancholie und Angst.
Die Kinder kommen an und haben schon eine Stimmung der Angst.

Rudolf Steiner sagte schon 1919!: "Achtet darauf, wenn das mit der Entwicklung der
materialistischen Kultur so weiter geht, dann werdet ihr erleben, dass immer mehr und
mehr Kinder zur Welt kommen und schon einen Ausdruck von Melancholie in ihren
Gesichtern haben." Auch Rudolf Steiner stellt die Beziehung her zu dem Bewusstsein, das
in unserer Kultur Uberhand genommen hat, einer bestimmten Art des Denkens — so druckt
er das aus. Er sagt, ein Denken hat sich durchgesetzt und wird sich immer mehr
durchsetzen, das uns dazu bringt, dass der Mensch im anderen Menschen nur noch eine
Maschine sieht. Und dies erzeugt ein Klima in unserer Welt, vor dem Kinder erschrecken
oder das Kinder tief traurig macht.

Auch die schwedische Padagogin und Frauenrechtlerin Ellen Sophia Key hat das voraus
gesehen, als sie 1901 das Buch "Das Jahrhundert des Kindes" geschrieben hat. lhr
Traum, ihre Vision: das 20.Jahrhundert mége das Jahrhundert des Kindes werden! Unsere
Kultur mége sich so entwickeln, dass sie eine Kultur fir Kinder werde! Doch das
Jahrhundert ist grindlich anders gelaufen als sie es erhoffte. Dieses Buch sich zu
besorgen, lohnt sich. Ellen Key war Materialistin, Nietscheanerin, aber sie sagt in diesem
Buch tatsachlich: die Kinderseelen, die sich fragen, ob sie diese Erde betreten wollen und
hinunter schauen auf den Zustand dieser Welt, die werden einen Planeten sehen, der —
hier zahlt sie alle die Dinge auf, die sich zu Beginn der Industrialisierung als Gefahren
ankindigen (einen waffenstarrenden Planeten, in dem Hass und Missgunst zwischen den

11



Menschen und Volkern sich immer breiter machen usw.). Sie entwirft ein Bild vorallem mit
Blick auf die virulente Gewalt auf unserem Planeten, eine gewalttatige Art von
Bewusstsein herrscht in dieser Welt. Und sie sagt, die Kinder, die das sehen, die wollen
eigentlich diese Welt nicht betreten. Und betreten sie dennoch! Und so mussten wir die
Kinder anschauen, wenn wir sie in Empfang nehmen: als Kinder, die den Zustand dieser
Welt gesehen haben, zutiefst erschrocken sind und trotzdem diesen Schritt gemacht
haben. Rudolf Steiner sagt, die Kinder kommen heute mehr und mehr in genau dieser
Verfassung, in dieser Ambivalenz zur Welt: tief innen erschrocken, im Grunde
zuruckprallend vor dieser Welt, dann aber doch mit einem tiefen, wirklichen Willen zu
dieser Welt.

Wenn ich all die Kinder Revue passieren lasse, die bei mir in der Praxis auftauchen, dann
kann ich wirklich sagen: diese Gedanken sind eine ungeheure Hilfe. Ich kann ja immer
zweierlei tun: ich kann sagen, da hat ein Kind einen Dachschaden, einen angeborenen
und deswegen fuhrt es sich hier so auf. Dann bin ich auf der Linie der heutigen
wissenschaftlichen Forschung. Oder ich kann mit Key, Steiner u.a. denken. Es gibt auch
Zeitgenossen, die so denken. James Hillman ist so einer. In seinem Buch "Charakter und
Bestimmungen" kommen ganz ahnliche Gedanken. Er sagt, ihr misst euch mal vorstellen,
wie schwer das Hinunterwachsen auf die Erde heute fur die Kinderseelen ist. - Also wieder
dieser Gedanke — von einem Psychoanalytiker der Jungschen Schule. Ich halte den
Grundgedanken in mir wirklich lebendig: ich habe hier keine verhaltensgestorten Kinder,
ich habe Kinder — mit Janusz Korczak gesprochen -, bei denen der tragische
Zusammenstoss mit der Welt einen bestimmten Konflikt ausgelost hat, den ich in
Zusammenarbeit mit den Eltern und Lehrern heilen soll. Denkt immer daran: diese Kinder
sind tief innen erschrocken. Wir missen damit rechnen, dass etwas sehr Trauriges schon
bei den kleinen Kinern so im Unterstrom des Seelenlebens vorhanden ist. Auf der anderen
Seite mussen wir sie bewundern fur den Mut, dem allem zum Trotz ihren Lebensweg zu
beginnen und ihr Schicksal auf sich zu nehmen.

Ich glaube, dass diese Dramatik — von der Menschen wie Rudolf Steiner auf die Zukunft
verweisend sprachen - ziemlich massiv begonnen hat hier in Westeuropa so um die 60er-
Jahre. Ich denke, dass ich hier von etwas spreche, was so und soviele Menschen, die hier
als Erwachsene sitzen, betrifft, nicht nur die Kinder, die jetzt zur Welt kommen. In fast allen
Arbeitszusammenhangen in denen ich stehe, kommen Menschen auf mich zu und sagen:
"das war, als hatten Sie von mir gesprochen" — oft Frauen, warum weiss ich nicht. Sie
sagen, viele Kinder aussern diesen Grundkonflikt: das Gefuhl, ich mochte gar nicht da
sein, war ich besser im Himmel geblieben. Den habe ich auf der einen Seite in mir und auf
der anderen Seite doch immer wieder diesen Mut zum Leben, der mich aufrecht halt. Aber
ich bin genau in dieser Ambivalenz, dass ich mich immer wieder frage: was tue ich
Uberhaupt hier, warum habe ich das alles auf mich genommen — aber dann auch wieder
nicht so verzage, dass ich mir etwas antue, sondern mich wieder aufraffe und weitemache.

Irgenwann werde ich einmal die Auswertung vieler hunderter Anamnesen als Buch
vorlegen, mit solchen Gesprachen von Eltern, solchen Ausserungen von Kindern, denn
man muss diese Dinge ja konkretisieren. Es wird viel gehdhnt Gber solche Gedanken. Es
ist aber wirklich wahr, dass zunehmend viele Kinder solche Ausserungen machen -
jedenfalls in dem Bereich, wo ich tatig bin, wo diese sogenannten auffalligen Kinder sich
versammeln. Mag sein, dass ich dadurch vielleicht einen etwas einseitigen Blick habe.
Aber wieviele Eltern erzahlen mir, dass ihnen ihre Kinder solche Dinge sagen: 'ich mochte
in den Himmel zurlick' oder 'war ich besser im Himmel geblieben’, Achtjahrige, die schon
mit der Sprache eines Pubertierenden sagen: 'Was soll der Sinn der ganzen

12



Veranstaltung?' - Hier sind also sehr fruhe Zweifel am Sinn des Lebens. Oder sagen wir es
lieber so: Kinder, die sich sehr den Kopf Uber den Sinn des Lebens zerbrechen. Das ist fur
einen 7-8jahrigen eigentlich zu frah.

Spezifische Angstzustande in Verbindung mit einer ganz tiefen Sozialitat ist auch so ein
Phanomen, das sich in den letzten drei Jahrzehnten kontinuierlich gesteigert hat. Ich kann
das nicht empirisch beweisen. Wir versuchen aber in unserem 'Studienkreis flir Neue
Padagogik' eine Forschungsarbeit auf den Weg zu bringen, damit man das empirisch
belegen kann.

In den letzten 30 Jahren — soweit kann ich es sagen und soweit bestatigen es meine
Kollegen, die auch auf dem Gebiet tatig sind — treffen wir zunehmend mehr Kinder an, bei
denen vorliegt erstens eine von Geburt an vorhandene, wirklich nicht durch Elternschuld
verursachte, frei flotierende Angststimmung, eine unspezifische Weltangst, ein
angstgestimmtes Weltverhaltnis. (Buchhinweis: Alois Hickling — Das menschliche Gesicht
der Angst)

Diese Kinder versagen sehr oft in der Schule, weil eben die Angst sich auf alles erstreckt:
Versagensangste, Schwellenangste... Es sind Kinder, die nachts nicht einschlafen: an der
Einschlafschwelle ist sozusagen ein Horror, an der Schwelle von zuhause zur Schule oder
zum Kindergarten, an jeder Schwelle erschrecken diese Kinder, immer wenn von einer
Situation in eine andere Ubergewechselt werden muss. Es sind zugleich aber Kinder,
denen man nichts verbergen kann. Sie tanzen auf den inneren Seelenschauplatzen der
anderen Menschen mit, ob sie wollen oder nicht. Wenn ich traurig bin, kann ich ein noch
so schones Grinsgesicht aufsetzen — dieses Kind weint, weil ich traurig bin! Es kann sich
gar nicht von mir unterscheiden. Es sind Kinder mit einer unwillkirlichen Empathie. Das ist
nicht nur ein Segen. Es ist auch ein Fluch, wenn man sich einfihlen muss, weil man sich
vom Anderen nicht abgrenzen kann. Und diese Kinder haben natirlich ungeheure
Schwierigkeiten in dieser Welt. Andererseits haben sie eine so bestrickende und
wunderbare Mitleidskraft. Deshalb nenne ich sie "Trosterseelen”, weil sie ganz in diesem
Element aufgehen: Trésten, fur Andere sorgen, verletzte Tiere pflegen. In der Spieltherapie
gibt es nichts Schoneres als solche Spiele, wo ganz diese pflegende, trostende,
zugewandte Seite hervorkommen darf, wo sie angstfrei ganz in diesem Element des
Sozialen aufgehen durfen. - Und dann erlebt man, dass diese angstlichen, zaghaften,
schwachen, uberall immer stockenden Kinder plétzlich sich aufrichten zu einer Grosse,
neben der man sich auf einmal ganz klein fuhlt.

Diese Kinder sind zu sozial, zu empfindsam, zu mitleidig mit allen Geschdpfen dieser
Erde, um in dieser heutigen Welt bestehen zu kénnen. Andererseits muss man auch
sagen: Was braucht denn unsere Zeit, unsere Welt dringender als genau diese Kraft!

Hier geschieht etwas ganz Seltsames: In Gestalt dieser Kinder stromt etwas in unsere
Kultur herein, was diese Kultur braucht wie die Wuste das Wasser! Aber gerade deshalb,
weil diese Stimmung so wenig lebt in unserer Kultur, prallen diese Kinder zunachst einmal
auf, und zwar heftig. Sie prallen auf eine Kultur, die so gar nicht ihrer inneren Verfassung
entspricht, dass es zu den allergrossten Konflikten kommt.

Ich kénnte auch noch eine ganze Reihe ahnlicher Beobachtungen schildern. Sie
illustrieren und zeigen alle diesen Grundkonflikt, auf den ich heute Abend besonders
hinweisen wollte. Es ist ein Appell: wir sollten Abstand nehmen von wohlfeilen
Allerweltserklarungen, die uns doch immer nur in die Irre fihren. Wenn wir die Sache im
Kern anschauen, werden wir auf solche geschilderten Motive kommen.

Ich bin immer jemand gewesen, der die gesellschaftliche Frage sehr scharf stellt. Ihr habt
in mir immer einen dankbaren Gesprachspartner, wenn es darum geht, dass unser
heutiges Schulwesen und verschiedene andere Dinge ganz pragmatisch gesellschaftlich
geldst werden sollten. Da miussen wir ran und wieder aktiver werden. Wir mussen z.B.

13



dafur sorgen, dass die Erziehung wieder in die Hande der Eltern gelegt wird statt ihnen
immer mehr aus der Hand genommen zu werden. Hier Iauft — unter der Uberschrift "zum
Wohle der Kinder" — etwas genau falsch herum: Kindererziehung wird
Staatsangelegenheit! Der Staat regiert hinein und wird bald die Wiegen Uberwachen. Man
wird bald Staatsbeamte schicken, welche die ersten Monate zuhause mitleben in dem
Familien, um alles zu kontrollieren. Das ist keine Horrorvorstellung — wir sind auf dem Weg
dahin! Das ist ein gespenstisches Szenario.

Wir mussen auf der politischen Ebene daflir sorgen, dass die UNO-Richtlinien, die UNO-
Kinderrechtskonvention auch in Deutschland eingehalten wird! Dort steht klipp und Klar,
dass der Staat in Erziehungsangelegenheiten nichts, aber auch gar nichts verloren hat,
ausser wenn nachweislich in grober Weise die Erziehungs- oder Aufsichtspflicht verletzt
wird durch die Eltern. Wenn also Kinder misshandelt oder geschlagen oder in grober
Weise vernachlassigt werden, dann soll der Staat eingreifen, ansonsten hat der Staat dort
nichts verloren. Das ist europaisches Recht!

Und die UNO-Kinderrechtskonvention beinhaltet auch, dass es keine Schulpflicht geben
darf!!! Das ist eine ganz klare Schluf3folgerung aus dem Stand des europaischen Rechts.
Es ist allein Sache der Eltern, ob, wann und in welche Schule sie ihr Kind schicken! Hier
muss man auf der politischen Ebene kampfen, damit wir uns an den europaischen
Standard angleichen. Deutschland gehoért namlich zu den ganz wenigen Landern, die eine
Schulpflicht haben. Wir sind hier also zurlickgeblieben. In den meisten europaischen
Landern gibt es das nicht, da kdnnen Eltern mit vollem Recht auch zuhause unterrichten.
Das grofRartigste Schulwesen hat Danemark, weltweit das GroRartigste, nicht Finnland!
Finnland ist in der PISA-Studie vorn, das ist etwas anderes. Fur mich ist es kein Kriterium,
dass die Finnen besser sind. Danemark hat das freieste und deswegen beste
Schulwesen. Dort kdnnen sich Eltern zusammenschliessen und eine Schule grinden und
sagen: wir unterrichten die Kinder. Sie brauchen kein Lehrerdiplom oder Ahnliches, und
der Staat bezahlt — ich glaube 70% der Kosten unbesehen! Es gibt nur eine Auflage: die
Kinder missen von Zeit zu Zeit nachweisen, dass sie ungefahr auf dem altersgemassen
Stand sind, was die Leistungen betrifft. Das ist schon eine Menge staatlicher Eingriff, aber
immerhin.

Von dieser Ausnahme abgesehen geht die Entwicklung immer mehr in die Richtung, dass
man die schulischen Verhaltnise, die Bildungsgange vom Kindergarten an so einrichtet,
das die Kluft zwischen den Bedulrnissen eines Kindes und dem, was es antrifft in unseren
Bildungsinstitutionen immer grosser wird. Man wird jetzt in den Kindergarten schon
beginnen (2008!) oder Kinderuniversitaten — das klingt alles so schon! Die Kinder sollen
dann mit Professoren die Grundbegriffe der Chemie in irgendwelchen Demonstrationen
und Vorlesungen lernen. Da kann man als einigermassen erfahrener Padagoge, Mutter
oder Vater nur den Kopf schitteln, weil man doch weiss, wie Kinder am besten lernen.
Das ist doch eigentlich jedem klar. Kinder lernen, wenn man ihnen ein grosses Angebot an
kindgerechten Mdglichkeiten zum Spielen, Gestalten in moglichst freier Form gibt und
einen schutzenden Rahmen bildet, in dem sie in Ruhe gelassen werden und den Kindern
dann sagt: jetzt probiert aus! Wenn ihr Hilfe braucht, holt mich! -

Das ist das Urszenario einer kindgerechten Schule — oder meinetwillen auch einer
Kinderuniversitat. Diese Modelle gibt es: neue Schulformen, in denen man kindgemasse
Formen des Lernens dem Staat abtrotzt. Das ist alles schon und gut, aber die
Hauptrichtung geht in eine immer weniger kindgerechte Entwicklung. Daher ist mein Appell
ganz klar und eindeutig hier: wir missen auf der politischen Ebene aufstehen und die
Moglichkeit einfordern, dass man Uber einen Volksentscheid das Bildungswesen aus der
staatlichen Kontrolle 16st. So etwas ist denkbar und auf Landesebene schon versucht

14



worden z.B. in Hamburg, allerdings knapp gescheitert. Denkbar ware auch eine
VerknUpfung von freier Schulwahl, Abschaffung der Schulpflicht und EinfGhrung einer
Pflicht auf Bildung wie in Osterreich und in den skandinavischen Landern. Alle Eltern
konnen selbst entscheiden, was flr ihre Kinder richtig ist — dann ist hier Luft, Neues zu
beginnen!

Das Nachste muss sein, dass alle Menschen auch finanzielle Mittel hatten, fur ihre Kinder
das Richtige zu suchen. Heute konnen nur die gebildeten Mittelstandler sagen, wir
machen eine Privatschule fir unsere Kinder auf. Damit jeder diese Moglichkeit hat, muss
erst so etwas wie ein "bedingungsloses Grundeinkommen fur Jeden" auf politischer Ebene
erstritten werden. Das wurde vorallem den Kindern zugute kommen. Ich bin mir sicher,
wenn wir so ein Grundeinkommen hatten, dann werden wieder mehr Menschen Kinder in
die Welt setzen. Und unsere Gesellschaft braucht die Kinder! Ich sage das aus spirituellen
Grunden, nicht damit wir in der Wirtschaft geniigend Fachkrafte haben! Jetzt will man das
ganze Erziehungswesen auf diese aktuell nétigen Spezialkenntnisse ausrichten und macht
sich Uberhaupt nicht klar, dass man in einer Zeit lebt, in der genau all diese Dinge mit
einem Tempo immer wieder verfallen, wie das noch nie friher war.

Unsere Gesellschaft braucht die Kinder nicht, damit wir genigend Spitzenkrafte haben
und im globalen Wettbewerb wirtschaftlich bestehen, sondern damit unsere Welt nicht
spirituell und sozialethisch austrocknet! Dafur brauchen wir die Kinder und durfen nicht auf
eine Greisenrepublik zusteuern! Die Kinder sind nicht das Salz der Erde, sondern das
Wasser des Lebens! Eine Kultur, in der die Kinder immer weniger werden, ist in spiritueller
Hinsicht bedroht. Deswegen sind auch solche politischen Aktionen wichtig fir uns alle und
fur die Zukunft unserer Kinder.

Fur mich ist der Kern der Misere nicht, dass alle Eltern Versager sind, nicht, dass den
Muttern die Instinkte fehlen. Es sind auch nicht die abwesenden Vater, und auch nicht,
dass unsere Kinder alle unzulanglich sind oder alle einen Dachschaden haben! Der Kern
der Sache ist eine Bewusstseinsfrage! Und die kann man naturlich nicht auf der
politischen Ebende I6sen.

Aber wo kann man sie losen? - Hier sind wir bei dem berUhmten Motiv, dass "der
Fligelschlag eines Schmetterlings einen Orkan auslésen kann": die einfach denkbare
Erklarung der modernen Chaostheorie. D.h. jeder Einzelne, der sich im Sinne des
Gesagten auf den Weg macht und beispielsweise solche Ubungen mal beginnt, wie ich
das angedeutet habe. Versuchen wir doch einfach mal, uns das Urteilen abzugewohnen!
Oder versuchen wir doch mal in der Begegnung mit Kindern Raume zu schaffen, wo
keinerlei Beabsichtigendes mehr stattfindet. Das ist eine kleine Revolution jedesmal, wenn
es geschieht: wenn Erwachsene und Kinder sich begegnen und die Erwachsenen wollen
nichts von den Kindern! Sie wollen sie noch nicht mal erziehen! Jede Stunde, wo ich
vergessen habe, dass ich eigentlich meine Kinder erziehen musste, war eine Sternstunde
im Umgang mit meinen Kindern: wo ich nichts von ihnen wollte, den Raum betreten habe
und in mir die Stimmung war: ich bin froh, dass ihr da seid und sonst Uberhaupt gar nichts.

Wann gibt es so etwas in der Schule, dass ein Lehrer den Raum betritt und sagt, heute
geht es mir nur um Eines: Ich freue mich schon den ganzen Morgen, schon beim
Aufwachen, ich bin wie eine Rakete aus dem Bett und kann es kaum erwarten: ich freue
mich so, Euch alle zu sehen! Das gibt es schon, aber es wird selten. Und das liegt nicht an
den versagenden Lehrern. - Da sind wir wieder bei einem Thema, das ich auch ungerecht
finde: Die Lehrer sind die Berufsgruppe mit der hdochsten Selbstmordrate in Westeuropa,
nicht nur in Deutschland. Sie stehen genauso unter dem Druck der Zeitverhaltnisse. Aber
jeder kann sozusagen anfangen. Ich arbeite schon lange mit Menschen daran, wirklich im
Kleinen fir sich und die Kinder Raume entstehen zu lassen, in denen unbefangene

15



Begegnung und wirkliches Interesse am Anderen die Atmosphare ausmacht — und sofort
ist GOLD im Raum! Anders kann ich es nicht ausdricken. Sofort erlebt man, dass sich —
nein nicht das Kind — die Beziehung andert.

Zum Abschlufd des Vortrags mdchte ich noch eine Anekdote erzahlen: es gibt in Koln eine
Fortbildung, die mache ich seit 10 Jahren mit Erzieherinnen und Erziehern fir die Kleinen,
also Kindergarten, eine Fortbildung und Qualifizierung fur heilpddagogische integrative
Aufgaben. Die Kindergartnerinnen wollen das, damit sie nicht die sogenannten
schwierigen Kinder wegschicken mussen. Sie sagen: so wie es bisher lief, kdbnnen wir
diese Kinder nicht halten. Was kann man tun, damit es besser lauft? Da versuche ich
Wege zu zeigen und gebe u.a. auch bestimmte Ubungen an. Eine solche Ubung war, in
einem Tagebuch jeden Abend ein bestimmtes Problemkind, mit dem man besondere
Schwierigkeiten hat, innerlich zu sich zu rufen. Man kénnte das eine Sozialtechnik nennen.
Eine Erzieherin hat das gemacht, jeden Tag, redlich und brav. Nach 6 Wochen erzahlte
sie: "ich habe diese Ubung jeden Tag gemacht und es hat keine 3 Wochen gedauert und
der Manuel hat sich ganz anders verhalten! Er war viel besser fuhrbar. Auf meine Frage,
was geht denn jetzt besser, schwieg sie lange und sagte dann ganz nachdenklich:
"Komisch, naher betrachtet hat er sein Verhalten gar nicht geandert, der macht immer
noch so ein Heckmeck die ganze Zeit — aber alles hat sich geandert!

Jetzt waren wir auf einer Ebene, um die es geht: was sich geandert hat, war die
Beziehung zwischen den beiden! Und das hat dazu gefiihrt, dass sie sich nicht mehr
bedroht fuhlte durch sein Verhalten, und sie eine Art Fingerspitzengefuhl entwickelt hat, in
bestimmten Momenten, wo etwas zu eskalieren drohte, das richtige Wort und den
richtigen Tonfall zu finden, die richtige Beruhrung im richtigen Moment. — Also ganz subtile
Dinge, wo es immer nur darum ging, eine Art Stille herzustellen flr einen Moment statt
sich aufzuregen. D.h. an einer ganz interessanten Nahtstelle etwas nur ein kleines
bisschen anders zu machen als es sonst im Alltag immer geschieht. Und da spielt sich
etwas ein, das zu tun hat mit Beziehungsheilung. Sie erzahlte dann, dass sie sich
manchmal Blicke zuwerfen, was friher nie der Fall war. Und es ist wie ein stummes
Einverstandnis, obwohl sich dusserlich kaum etwas geandert hat.

Das sind ganz praktische Beispiele dafur, wie die Wahrnehmung der Wirde eines Kindes,
jetzt ganz konkret werdend, eine Beziehung heilen kann. Mitten im Getriebe des Alltags
einen Moment der Stille und Andacht herstellen, wo wirkliche Beziehungsaufnahme
geschieht — und das Kind in dem Strom warmer Aufmerksamkeit, der ihm entgegenkommt
vom Erwachsenen, sich innerlich aufrichten kann. Das ist eigentlich das Geheimnis in der
Padagogik, der Dreh- und Angelpunkt!

Soweit flr heute. Danke fur Ihre Aufmerksamkeit.

16



Du hast das Recht,
genauso geachtet zu werden
wie ein Erwachsener.

Du hast das Recht,
so zu sein, wie du bist,
Du muft dich nicht verstellen
und so sein, wie es die Erwachsenen wollen.

Du hast ein Recht auf den heutigen Tag,
Jjeder Tag deines Lebens gehdrt dir,
keinem sonst.

Du, Kind,

wirst nicht erst Mensch,
du bist Mensch!

Janusz Korczak

17






19



